APOCRIFO DI GIOVANNI
a cura di Luigi Moraldi
Situazione testuale

Con I'’Apocrifo di Giovanni siamo in una situazione
particolarmente privilegiata; € un testo fondamentale per la conoscenza dello gnosticismo
e diesso ci sono giunti ben quattro codici attestanti due recensioni.

Quattro codici importanti dal punto di vista della ricostruzione del testo originale, ma assai piu per
I’esame letterario del testo e per la constatazione di quelle forme di gnosticismo sulle quali si
esercito la «cristianizzazione», cioé di quei

testi gnostici non cristiani che furono in modi e tempi diversi «cristianizzati» o, piu
sottilmente, posti su di una linea di facile lettura cristiana gnostica: un problema, questo,
sospettato da tempo, ed ora resosi chiaro e acuto con la scoperta dei testi di Nag Hammadi.

E appunto dalla scoperta di Nag Hammadi che ci sono giunti tre codici.

Il primo testo si trova nel Il ed. di Nag Hammadi al primo posto seguito dal celebre Vangelo di
Tomaso, Vangelo di Filippo, Natura degli arconti, Origine del mondo — o «Scritto senza titolo»

— Exegesi sull’anima, Libro dell’atlante Tomaso seguito dal colophon dell’amanuense:
«Ricordatevi di me, miei fratelli, nelle vostre preghiere! Pace ai santi e ai pneumatici»;i due scritti
la Natura degli arconti e I'Origine del mondo sono strettamente collegati al primo, per molti versi.

Il secondo testo & contenuto nel cod. lll di Nag Hammadi al primo posto ed & seguito da altri testi
non meno significativi di quelli del cod. Il, cioe: il Vangelo degli Egiziani, la Lettera di Eugnosto, la
Sofia di Gesu Cristo, e il Dialogo del salvatore, scritti che gli studiosi non tardarono a riconoscere
come compositi e «cristianizzati».

Il terzo testo ci & tramandato dal cd. IV di Nag Hammadi, ed ancora una volta si trova all’inizio del
codice seguito da un’altra recensione del Vangelo degli Egiziani.

Finalmente il quarto testo € contenuto nel Papyrus Berolinensis: la sua scoperta fu annunziata da
Carl Schmidt fin dal 1896, ma la pubblicazione per un complesso di sfortunate vicende subi rinvii
fino al 1955 quando erano gia parzialmente noti i testi di Nag Hammadi, onde I’editore Walter C.
Till tenne conto del testo del cd. Il (secondo una delle numerazioni allora correnti, il Till lo designa
come cd. 1); il nostro testo e qui preceduto dal Vangelo di Maria e seguito dalla Sofia di Gesu Cristo
e dagli Atti di Pietro.

Di questi quattro testi abbiamo da tempo le edizioni critiche (in copto).

Ueditio princeps del papiro di Berlino fu curata, come s’é detto, da W. C. Till con un apparato
critico piu che buono anche se limitato a interventi sul testo copto con 'ausilio del cd. 11l di Nag
Hammadi; in una seconda edizione (1972) Hans-Martin Schenke rivede corregge e completa
I'opera del Till.



| testi che non erano ancora accessibili al Till, sebbene li conoscesse, furono pubblicati da Martin
Krause e Pahor Labib nel 1962 e con essi anche il testo del cd. lll; sicché il volume dei due studiosi
contiene il testo dei edd. II. lll. IV in copto con vasto apparato critico (tenendo conto

soprattutto del cd. Il e IV) e la versione in tedesco.

Le due edizioni principes (Till, Krause-Labib) si completano dunque perfettamente e ci mettono in
una condizione di privilegio nello studio di quest’opera gnostica cosi importante, della quale ormai
possediamo I'insostituibile Facsimile edition del 1974 periil cd. ll, del 1975 peril cd. IV, e del 1976
per il cd. lll.

Una menzione particolare & dovuta al volume di Soren Giversen

che rappresenta finora lo studio piu accurato del testo: ne da il testo copto del ed. Il, in
ricostruzione critica, con a lato la versione inglese, e abbondanti note; il Giversen esaminod
direttamente il testo nel Museo del Cairo (inverno 1957-58), ma siccome le pagine non erano
numerate, nella sua edizione segui la numerazione di una edizione fotografica pubblicata,

nel 1956, dal Direttore del Museo Pahor Labib: questa numerazione & da modificare in base alla
Facsimile edition.

| quattro testi non ci danno la stessa recensione, ma due recensioni: una breve e una lunga, ed e
quasi il doppio della precedente. Né le versioni brevi né le lunghe concordano tra loro alla lettera,
ma vi sono differenze, anche se il fondo é rispettivamente uguale.

Se questa relativa abbondanza — unica tra i testi gnostici — ci pone in una situazione veramente
di privilegio sia per il controllo del testo sia per la sua storia e per la valutazione del contenuto, fa
tuttavia sorgere non pochi problemi: qual & la relazione che intercorre tra queste quattro
recensioni?

quale delle quattro € piu vicina all’originale e soprattutto & la breve o la lunga?

oppure il problema € piu complesso e sia nella recensione lunga sia nella breve abbiamo parti che
ci riferiscono I'originale e parti aggiunte?

le due brevi si possono considerare due versioni di uno stesso originale (come, verosimilmente
e il caso delle due lunghe) oppure di due originali greci molto vicini?

A questi e altri interrogativi non & data finora alcuna risposta soddisfacente e qui direttamente
non ci interessano.

Nelle pagine seguenti il lettore trovera la versione del ed. Il: cioé il testo piu accurato e pilu lungo
dei quattro.

La tesi del Giversen secondo la quale questo € anche il testo piu vicino all’originale € poco
convincente.

Il principio, avanzato dal Kasser, secondo il quale & molto raro che un testo sacro venga
abbreviato non regge davanti ai fatti, fatti constatati anche nella letteratura apocrifa del Nuovo
Testamento;



Tuttavia una volta che si & constatato che la dottrina, la sostanza nei suoi vari aspetti, € identica
in tutte e quattro le recensioni, ritengo normale scegliere il testo piu ampio e piu curato, e
abbandonare la presunzione di additare una recensione come la piu vicina all’originale.

Abbiamo quindi scelto un testo, quello lungo, e messo in nota tutte le varianti dei due codici della
recensione breve giudicate di notevole interesse; a questi stessi codici qua e la abbiamo fatto
ricorso in caso di letture dubbie, avvertendo sempre in nota.

Si tratta, infatti, di un testo troppo importante per lo gnosticismo,
per permettersi di trascurare ogniapporto di un qualche interesse.

Il cammino percorso da questi testi gnostici & tortuoso e poco chiaro.

Come quella apocrifa neotestamentaria, la trasmissione dei testi gnostici

non ebbe mai il rigore scientifico di una tradizione letterale dei testi (come nello stesso
periodo lo aveva invece la trasmissione dei testi biblici), ma accolse largamente riedizioni,
inserzioni, ritocchi, adattamenti, ecc. gia nelle forme originali greche.

Un buon numero di testi gnostici sono proprio il risultato di questo genere di trasmissioni;

Lo scopo e generalmente quello di «cristianizzare» un testo o renderlo accettabile in ambienti
cristiani propagando ideali gnostici.

La parte piu recente verosimilmente € I'inizio — il prologo — sull’apostolo Giovanni e il
Risorto, e la fine; probabilmente il dialogo tra il rivelatore e Giovanni sul destino delle anime € una
rielaborazione di un testo antico: se Ireneo I'avesse conosciuto non avrebbe mancato di scagliarsi
contro un testo che attribuiva al Cristo tali insegnamenti.

Pur essendo una compilazione di testi della piu antica importanza, a renderla unitaria, almeno
nelle sue grandi linee, & proprio I'importante
inquadratura nel dialogo tra il rivelatore (Cristo) e I'apostolo Giovanni.

Lo stesso fatto, assolutamente unico nella tradizione manoscritta gnostica, che ci sia giunto in
guattro documenti e che nei tre codici di Nag Hammadi sia costantemente al primo posto, ha
certo un significato.

Si concorda percio nel ritenerlo uno degli scritti pit importanti sullo gnosticismo,

un’opera basilare per introdursi nei suoi segreti, 'opera che prepara alla comprensione delle
questioni particolari, che sono argomento di altri scritti gnostici e li rende accessibili al lettore
dopo che avra letto le linee gnostiche fondamentali della teologia, della cosmogonia, dell’origine
degli esseri celesti e terrestri, la spiegazione della caduta e del peccato, la rivelazione delle forze
guaggil contrastanti, I’attivita salvatrice degli esseri celesti fin dai primordi e le sue conseguenze
nell’'umanita presente.

Ha ben ragione il Kasser allorché paragona I'importanza del testo, nella letteratura gnostica, a
quella che ha la Genesi per la comprensione dell’Antico e del Nuovo Testamento.

Ed e proprio questo che suggeriscono gli scritti di Nag Hammadi ponendola in testa ai tre codici.



Ma al di la di tutto cio, il testo & ancora di fondamentale importanza per i difficili problemi
riguardanti la trasmissione di testi gnostici e per la stessa storia dello gnosticismo.

Solo uno scrittore (gli scrittori) altamente qualificato poteva mantenere sempre in onore e
aggiornare un testo come questo nell’ambito delle dottrine gnostiche, arricchirlo e completarlo e

farne una sintesi di tutti gli essenziali miti gnostici.

«Come si vorrebbe sapere in nome di quale dei grandi profeti dello gnosticismo... fu presentata
per la prima volta in pubblico la parte piu antica di questo libro venerato!»

Sintesi

Un preambolo pseudo-storico presenta |'apostolo Giovanni che, poco dopo la morte di Gesu,
mentre sale al tempio, incontra il fariseo Arimanios che I'apostrofa brutalmente:

«Dov’e il tuo maestro?...».
L'apostolo da la solita risposta: «é ritornato... donde era venuto»;
ma, sconvolto, si ritira con la sua angoscia:

perché fu mandato un salvatore, perché lo mando suo padre, chi & suo padre, in quale edne
andremo?

Una luce improvvisa lo scuote:

vede un fanciullo, un vecchio, una donna;

davanti alla sua meraviglia egli dichiara a Giovanni di essere il padre — la madre — il figlio, venuto
per insegnare a Giovanni i segreti dell’universo visibile e invisibile, il passato, il presente, il futuro,
e la generazione dell’'uomo perfetto.

L'insegnamento esoterico inizia con la descrizione dell’Essere supremo — il vero Dio il padre del
tutto, lo spirito invisibile, irrappresentabile (alla maniera della filosofia ellenistica) — con una serie
di espressioni negative (& illimitato, non e perfetto né beato, ma molto di pil, non & corporeo

né incorporeo, non e grande né piccolo) e positivo (& vita, € gnosi, & buono, & misericordia, &
grazia);

lo pud fare conoscere solo colui (il rivelatore) nel quale il padre si & manifestato.

L’Essere supremo volge lo sguardo in se stesso:

il suo pensiero é creativo e nel mare di luce che lo circonda vede la sua immagine, si manifesta la
prima énnoia, la pronoia, lo spirito vergineo, ecc., la Barbelo, la madre del tutto, la madre-padre

(metropator), il primo uomo, lo spirito santo, ecc.:

cosi procedette il primo pensiero dell’universo.



All'invisibile vergineo spirito la Barbelo chiede, successivamente, la prima conoscenza (prognosi),
I'immutabilita, la vita eterna, la verita:

insieme con Barbelo, queste costituiscono I'eterna pentade del padre,
I'immagine del padre e il prototipo dell’'uomo;

essendo bisessuati costituiscono pure la prima decade.
Il padre primordiale, guardd la Barbelo, essa rimase incinta, e genero il «figlio unico»;

I'invisibile vergineo spirito, cioé I'Essere supremo, ne gioisce, lo unge con la sua propria bonta,
versa su di lui «un po’ del suo spirito», e cosi lo rende perfetto;

il «figlio unico» chiede e ottiene l'intelligenza.

Il padre primordiale volle creare la parola;

alla volonta segui la realizzazione:

apparve la parola, ed € per mezzo di essa che «il divino autoghenes» — il Cristo — creo tutto;

il padre primordiale rese perfetto il suo figlio sorto dalla pronoia (cioé da Barbelo), I'onoro e lo
pose al suo fianco, gli diede ogni autorita e conoscenza;

il suo nome é al di sopra di tutti gli altri ed & soltanto per quanti «ne sono degni».

Per volere di Cristo e della incorruttibilita (che insieme alla volonta,

al pensiero [ennoia] e alla vita formano la seconda pentade), apparvero quattro luminari e
quattro forze;

le forze sono la comprensione, la grazia, la percezione, la saggezza;

i luminari sono Armozel, Oriel, Daveithai, Eleleth:

ogni forza ha un luminare e due eoni, in modo che ogni forza piu i suoi due eoni rappresenta un
insieme di dodici eoni:

la grazia, con la verita e la forma;

I’epinoia, con la percezione e la memoria;
I'intelligenza, con I'amore e l'idea;

la perfezione, con la pace e Sofia.

| dodici eoni appartengono all’autoghenes, al figlio;

ma, tutto, accade per volere dello spirito, cioé del padre primordiale e per mezzo dell’autoghenes .



Per volere dello spirito invisibile e dell’autoghenes, la prima conoscenza (=la prognosi = Barbelo) e
I'intelligenza perfetta producono 'uomo perfetto;

lo spirito gli da il nome Adamas, lo pone sul primo edne con I'autoghenes Cristo, nel primo
luminare;

gli conferisce potere intellettuale;

Adamas onora l'autoghenes e gli «eternitre».

Suo figlio Seth & collocato sul secondo eone, «nel secondo luminare» ;

nel terzo eone é collocata la discendenza di Seth, le anime dei santi;

nel quarto eone furono poste le anime ignoranti e ostinate che in fine si pentirono.

Inizia a questo punto la vicenda mitologica di Sofia e del mondo inferiore del quale essa ha la
responsabilita.

L'ultimo dei dodici eoni, vuole creare come il padre primordiale, cioé da sola, senza I'assenso dello
spirito, suo compagno, cioe lo spirito verginale maschio, il primo uomo;

ma non le riesce, e tuttavia il suo pensiero non fu inefficace:
partori un essere odioso e stupido che non le assomigliava, era un drago con la faccia di leone.

Sofia lo allontana da sé, lo cela in una nube splendente affinché nessuno ne abbia notizia a
eccezione dello spirito santo, madre dei viventi, e gli da il nome Jaldabaoth.

Lungi da sua madre e dalla regione in cui nacque, Jaldabaoth (che € il Dio dell’Antico Testamento),
il primo arconte incomincia la sua attivita creando dodici potenze (tra esse: Adonaiu, Cain, Abel,
Belias, ecc.);

pone un re su di ognuno dei sette cieli, e cinque re sulle profondita dell’abisso, cioé:

la creazione con arconti e angeli fino al numero di 365 (o 360);

seguono qui i nomi dei gia menzionati sovrani dei sette cieli, e le fantastiche figure che li
caratterizzano;

Jaldabaoth dominava tutti quanti e, seduto tra i serafini, si ritenne «dio»;

proseguendo ancora la sua attivita I'archighenetor, cioe Jaldabaoth, combina nove potenze con le
sette su ricordate sicché ognuna ha due nomi:

uno dato da lui (e da gloria e forza), 'altro dato dal mondo
superiore (e ne limita il potere fino alla distruzione).



Nelle sue creazioni Jaldabaoth scimiotto il mondo superiore, in virtu della forza ricevuta dalla
madre;

circondato dalle sue creature si proclamo un «dio geloso», come il Dio dell’Antico Testamento.

Alla visione del grande male che aveva avuto origine dal suo fallo, Sofia incomincio ad agitarsi,
comprese l'errore della sua azione solitaria, pregd e pianse;

gli altri invisibili intercedettero per lei, e lo spirito fece scendere su di lei un po’ della loro pienezza
(pleroma);

ma il suo compagno non andod da lei e non fu portata nel suo eodne;
tuttavia dall’alto le venne una voce:

«L’'uomo esiste e il figlio dell’'uomoy;

I'uomo = primo uomo, prodotto della prognosi e dell’intelligenza:

il figlio dell’'uomo = I'autoghenes o monoghenes, che sara pure il salvatore.
L’espressione suona, dunque, come rassicurazione e promessa:

il salvatore verra per ricuperare le parti della forza di Sofia passate in Jaldabaoth, e lei sara
restaurata:

sulle acque sovrastanti la materia apparve I'immagine riflessa del primo uomo sotto forma
umana circonfusa di luce.

Per carpire la luce di quell'immagine riflessa, Jaldabaoth, le sue potenze e i suoi angeli decisero di
creare I'uomo a immagine di quello e a somiglianza loro, e di dargli il nome del primo uomo,
Adam;

attorno a lui lavorarono tutti, ognuno per la sua parte;

€ importante notare che si tratta di un essere psichico cioé non materiale:

e ripetuto per sette volte che ognuna delle sette potenze gli da un’anima commisurata al
proprio essere, si tratta insomma di sostanze psichiche, non di un corpo materiale;

ma il «corpo» realizzato rimase immobile.
Allora il metropator, pregato da Sofia, ebbe compassione:

mando I'autoghenes e quattro luminari nelle sembianze di angeli di Jaldabaoth (per trarlo meglio
in inganno) e gli dissero di soffiare su quell’essere psichico affinché si muovesse;



Jaldabaoth, caratterizzato dall’ignoranza, soffio sul «corpo» e questo divenne potente e
splendente, pil forte del primo arconte:

nel soffio del grande arconte c’era la potenza che aveva assunto da sua madre.

Il divino auto-ghenes con i suoi quattro luminari compie cosi la sua prima opera salvatrice,
e da inizio al dramma redentivo.

Pieni di invidia e gelosia, il grande arconte e i suoi presero quell’luomo e lo gettarono «nella
piu bassa regione della materia;

ma il metropator, buono e misericordioso mira a quella parte di Sofia nascosta nell’'uomo e gli
manda in aiuto una «epinoia di lucey, cioeé Zoe, che I'informa sulla sua origine e gli indica la

strada del ritorno, desta il pensiero dell’'uomo psichico.

In una forma alquanto complicata e non del tutto chiara & descritta una nuova creazione
dell’'uomo.

Mossi dalla solita invidia, arconti e angeli presero i quattro elementi (fuoco, terra, acqua, vento) e
con essi plasmarono finalmente un corpo materiale per Adamo (ignoranza, desiderio, spirito di
opposizione) e qui lo rinchiusero:

esso € la sua grotta, la sua catena di oblio;

I'uomo questa volta € materiale, e si realizza la prima caduta, «la prima separazione;

tuttavia la luce che era in lui «desto il suo pensiero».

Importante osservare che il primo uomo € luce, il secondo € psichico, il terzo & materiale (ilico).

Dalla mancanza di Sofia e dalla reale situazione dell’'uomo quaggil prende le mosse |'operazione di
salvezza.

Di qui in avanti si fa piu acuta la lotta, per il dominio sull’'uomo, tra gli esseri superiori e gli arconti.
Questi mettono Adamo nel paradiso affinché mangi dell’albero della vita;

ma in realta e I'albero dell’oblio, della morte, dell’odio, del desiderio;

I'albero proibito e quello buono.

L'uomo mangia dell’albero proibito sospinto dalla luce che ¢ in lui, non dal serpente il quale,
invece, insegno all’'uomo la bramosia della procreazione.

L’arconte vistosi beffato, deciso d’altronde a togliere dall’'uomo la forza che gli aveva insufflato e la
luce dall’alto, velo la sua percezione;



ma la luce & inafferrabile, e I'arconte estrasse dall’'uomo soltanto una parte della sua forza, e la
trasformo in una donna;

riacquistata la propria percezione, Adamo riconosce subito la sua immagine:

qui abbiamo l'identificazione di Eva-Sofia-Zoe;

ed ecco il significato gnostico dell’abbandono del padre e della madre per seguire la sua immagine;
il rivelatore si pose, nelle sembianze di aquila, sull’albero della conoscenza,

fece si che ne mangiassero e riconoscessero la propria nudita (= bisogno di conoscenza) e

gustassero la conoscenza.

Constatando che si allontanavano sempre piu da lui, Jaldabaoth li scaccio dal paradiso, maledisse
la terra, li circondo di tenebre, e si accosto sessualmente a Eva, violentandola;

con questa unione il grande arconte diede inizio alla unione sessuale, instillo negli uomini il
desiderio della procreazione e con esso lo spirito di opposizione;

I'arconte voleva violentare Eva-Zoe, ma messaggeri divini asportarono Zoe, e rimase solo Eva, e
da questa unione con I'arconte nacquero due figli Caino e Abele, cioe Eloim e Jave.

Anche Adamo, divenuto cosciente dell’autentica sua identita, cioe del suo prototipo, I’Adamo
celeste, e dell'immagine della sua conoscenza, cioe Eva-Zoe, genero I'immagine del figlio
dell’'uomo, cioe Seth:

da questa generazione di Seth doveva venir preparata una dimora per la discesa degli eoni;
ma |'arconte fece bere all’'umanita I'acqua dell’oblio:

cosi visse 'umanita in attiva, ma inefficace attesa della salvezza.

Il testo del nostro mitografo adombra in tal modo un piano divino per la salvezza della generazione
di Seth.

Il testo, anche quello breve, ha qui ancora una interruzione, che per il suo stile e contenuto si
stacca dal resto.

Giovanni pone al rivelatore sette domande accentrate sulla salvezza:
1. Elemento determinante ¢ lo spirito di vita;

2. Coloro sui quali c’é questo spirito sono protesi verso la salvezza, mentre quanti hanno lo
spirito di opposizione si smarriscono;

3. Ma se in essi vince la forza divina, andranno al riposo eterno;



4. Se invece ignorarono la loro origine e vissero nell’oblio, dopo la morte peregrineranno fino a
guando accoglieranno la conoscenza;

5. Non avranno la reincarnazione, ma si assoceranno ad altri dotati di spirito di vita;
6. La punizione eterna e serbata alle anime che abbandonarono la conoscenza;

7. Lo spirito di opposizione ebbe origine dall’invidia degli arconti e dalle loro volonta di dominare
sul pensiero dell’'uomo;

ed é per lo stesso motivo che Jaldabaoth e i suoi crearono I'ultima delle «catene, cioé «il
complesso e illusorio» destino, causa di ignoranza, iniquita, violenza, paura:

cosi tutta la creazione visse ignorando Dio e anche i propri peccati.

La risposta all'ultima domanda introduce alla ripresa della narrazione principale, che si
avvia ormai alla conclusione.

Prima ci & presentato un diluvio senza acqua:
sperimentando la vanita dei suoi tentativi, Jaldabaoth decide di distruggere I'umanita;

ma «la luce della pronoia» avverte Mose e molti altri uomini della generazione di Seth, i quali
sfuggirono alle tenebre stese dal grande arconte e furono accolti in una grande luce.

La parte eletta dell’'umanita, quindi, sfuggi alle tenebre di Jaldabaoth.
Vistosi ancora beffato, I'arconte prova la carta del sesso:

mando i suoi angeli («figli di Dio») dalle figlie degli uomini («figlie discendenti da Seth») affinché
ne prendessero a piacere e dessero origine a una generazione derivante dalle tenebre.

All'inizio questi angeli non ebbero successo.

In secondo tempo si prepararono meglio, e riuscirono nell’intento:

crearono uno spirito di opposizione imitante lo spirito superiore;

presero I'aspetto dei loro mariti; le corruppero con doni (oro, argento, ecc.);
accoppiandosi con esse infusero il loro spirito tenebroso e malvagio.
L'umanita non ebbe piu requie, divenne schiava;

genero figli dalle tenebre, chiuse il proprio cuore, moriva senza trovare la verita.

Abbiamo qui I'arricchimento gnostico di una tradizione assai diffusa.



Il testo termina con una solenne autopresentazione del Metropator, o pronoia — ricordo della
pronoia, cioe della madre del tutto — Barbelo;

il tratto manca nella recensione breve avente un testo abbreviato e corrotto.

Il Metropator attesta che non ha mai abbandonato il mondo delle tenebre e svela il suo triplice
contatto per salvare gli uomini:

la prima volta giunse in incognito, e si ritrasse davanti a tanto male;

la seconda ando fino al caos, e si ritrasse affinché non perissero tutti, compresi quelli che
dovevano essere salvati, prima del tempo;

la terza volta porto la sua luce nella prigione, desto i dormienti dal sonno, suscito in loro il ricordo
e la volonta di liberarsi, farsi segnare con i cinque sigilli per eliminare il potere della morte.

L'inno ha carattere liturgico, € ricco di dottrina gnostica e si puo inquadrare sia nel prologo del
qguarto Vangelo sia in certi interrogativi assai diffusi nella prima letteratura cristiana;

ma qui le discese per la salvezza non sono attribuite a Gesu Cristo, bensi al Metropater:
e questo potrebbe essere un segno di arcaismo.

Nella conclusione il rivelatore spiega il motivo della rivelazione diretta alla generazione che non
vacilla, cioe alla discendenza di Seth;

ordina (a Giovanni) di scriverla, ma mantenerla segreta e tramandarla assolutamente gratis;
poi il rivelatore si allontana, diventa invisibile e ritorna «all’edone perfetto».

Tra le parti piu originali si notera la presentazione dell’'uomo nel suo triplice aspetto di anthropos
divino, psichico, terreno, nel suo aspetto di microcosmo, nella sua vicenda quaggiu come tra
catene, in una tomba, in una caverna, in una sede di oblio e di sonno, come vittima dei briganti.

L'immaginazione con la quale € presentata la duplice formazione dell’'uomo quaggiu, oggetto della
lotta tra cielo e terra, gli stratagemmi per legarlo alla materia, I'immissione in lui dello spirito di
opposizione, ecc.

Non meno originale & la presentazione degli alberi del paradiso e I’acuta interpretazione gnostica
di narrazioni bibliche anticotestamentarie.

Tra le molteplici oscurita che lo distinguono, lo scritto ha ancora a suo vantaggio, di presentare —
senza tante sottigliezze teologiche — la continua presenza del divino quaggiu e il suo intervento
salvatore.



Riassumendo le linee essenziali, lo scritto si puo delineare cosi:
1. Come mai in questo mondo c’e il male?
2. Come puo l'uomo liberarsi da questo mondo e dal male?

Questi interrogativi non sono mai espressi chiaramente, ma la loro sostanza rappresenta la tela
che regge tutto il contenuto;

formulati in maniera teologica, costituivano i motivi dell’angoscia dell’apostolo Giovanni sul
monte degli Ulivi.

La dottrina gnostica non & per tutti (pensiero comune qui come in altri testi), ma soltanto per
quelli che appartengono alla «generazione che non vacilla» e anche a costoro deve essere

comunicata in segreto.

Questo mondo contiene troppo male, troppi disordini, troppa incompletezza, troppi motivi di
angoscia all’'interno e all’esterno dell’'uomo.

Un Dio che si crede onnipotente e buono come puo avergli dato origine, come puo sopportarne
I'esistenza?

Il rivelatore che appare a Giovanni e gli spiega tutto questo sciogliendo i suoi interrogativi, nella
redazione presente (ma anche nelle altre), & senza alcun dubbio Gesu Cristo risorto;

a livello di composizione la cosa & ben diversa, come s’é visto.

Al discepolo angosciato, il Cristo, presentandosi come padre-madre e figlio, espone il passato, il
presente e il futuro dell’universo.

L’Essere supremo e presentato con la terminologia filosofica ellenistica:
egli & perfezione e non implica alcuna relazione col mondo di quaggiu, perfezione che si esplica
con una serie di emanazioni di esseri luminosi — strettamente ordinati in coppie —, trai quali &

compreso Cristo e Sofia.

Uno di questi esseri luminosi, Sofia, volle produrre un altro essere (un doppio di se stessa) senza il
concorso e I'approvazione del suo compagno, lo spirito:

una parte dilei (della sua forza luminosa) si stacco e ando nella sua creatura, che era un mostro.
Qui ha inizio la triste vicenda che coinvolse, in maniera diversa, tutto l'universo.

Il mostro, Jaldabaoth, il Dio dell’Antico Testamento, & un mostruoso dio creatore di angeli, di
arconti, del mondo, ecc.



Sofia comprende e piange il suo errore;

ma ormai e nella deficienza e non puo venire reintegrata fino a quando non riacquistera quella
parte di forza luminosa passata da lei alla sua creatura mostruosa.

Dall’alto le giunse la promessa di liberazione con una voce e con il riflesso dell’'uomo divino,
Adamo, sull’acqua primordiale.

Sulla scorta di questo riflesso, Jaldabaoth, isuoi arconti e i suoi angeli formano 'uomo di quaggiu,
prima psichico poi terrestre, apportatore della forza luminosa di Sofia soffiatagli in corpo
dall’ignorante capo degli arconti.

Segue una catena dilotte tra le potenze della luce e quelle delle

tenebre per il dominio suluomo cioe riavere (o conquistare) le scintille di luce divina

nell’'uomo.

Il sottile mitografo che scrisse questi passi era un profondo conoscitore dell’animo umano e della
societa.

All’'uomo giunge aiuto dal regno della luce, ma a essa si contrappone |'azione di Jaldabaoth:
I'uomo e incatenato in un corpo, sepolto nella tomba, immerso in una caverna;

non solo, ma viene infuso in lui il desiderio sessuale che gli fa moltiplicare gli esseri umani e dilata
il regno di Jaldabaoth;

inoltre contro lo spirito di vita, contro la tensione verso la patria, I'arconte mette nell’'uomo un
altro spirito, quello di contrapposizione che imita lo spirito superiore, ma in senso contrario.

Se 'uomo, immerso in tali lotte, riesce a mantenere il divino spirito vitale datore della conoscenza
(di se stesso e del mondo), una volta liberatosi dalla materia, va nel regno della luce, sua patria.

Ma se I'uomo si lascia dominare dallo spirito di contraddizione peregrinera nella materia fino a che
sara libero per opera della conoscenza.

Se poi rinnega la conoscenza avra la stessa fine della materia: la distruzione.

Il giusto comportamento umano consiste nello sforzo continuo verso il regno della luce, nella
tensione verso la retta conoscenza.

Tuttavia la madre primordiale (per il lettore, il Cristo) dalla quale tutto ebbe origine, nella sua terza
venuta porto la grande illuminazione salvatrice.



INTRODUZIONE
L'insegnamento e le parole del Salvatore.

Questi misteri nascosti, egli li riveld in un silenzio, cioé Gesu Cristo, e li insegno a Giovanni, il quale
vi presto attenzione.

Mentre Giovanni, fratello di Giacomo, — questi sono i figli di Zebedeo —, saliva al tempio, un
giorno gli si fece incontro un fariseo di nome Arimanios, il quale gli domando:

«Dov’e il tuo Maestro, quello che tu seguivi?».
Egli rispose: «Se n’é ritornato nel luogo d’onde era venuto»

Il fariseo gli disse: «Questo Nazoraios vi ha indotto in errore con un inganno... egli ha... ha chiuso i
vostri cuori e vi ha distolto dalle tradizioni dei vostri padri».

Udito cio, io, Giovanni, mi allontanai dal tempio verso il Monte, in un luogo deserto;

in cuor mio ero molto triste, e dissi:

Perché mai fu decretato il Salvatore ?

Perché mai fu mandato nel mondo da suo Padre ?

E chié suo Padre che lo ha mandato?

Di che genere e quell’edne al quale noi andremo?

Perché, infatti, egli ci disse: «Questo eone corruttibile ha ricevuto il tipo dell’edne incorruttibile» ?
Ma non ci insegno di che genere sia».

Allorché, in cuor mio, pensavo a questo, improvvisamente si aprirono i cieli, tutto il creato
risplendette di una luce venuta dal cielo, e tutto il mondo si scosse.

lo ebbi paura, e mi gettai a terra allorché vidi, nella luce, starmi di fronte un fanciullo;
tuttavia allorché lo guardavo aveva I'aspetto di un vecchio;

ma cambio (di nuovo) forma divenendo come una donna.

Davanti a me, nella luce, c’era come una unita dalle molte forme;

e le forme si manifestavano in modo alternato.

Dato che era uno, come poteva avere tre forme?



Egli mi disse: «Giovanni, Giovanni, perché tu dubiti?
Perché hai paura?

Eppure tu non sei alieno all’apparizione.

Non essere timoroso!

lo sono colui che & con voi in ogni tempo.

lo sono il padre, io sono la madre, io sono il figlio.
lo sono I'incomprensibile e I'immacolato.

Sono venuto per annunziarti cio che ¢, cio che era e cio che sara, affinché tu conosca le cose che
non sono manifeste e quelle manifeste e per ammaestrarti sull’'uomo perfetto.

Ora alza il tuo volto, vieni e ascolta, affinché tu possa sperimentare quanto oggi ti dird per narrarlo
a quanti hanno il tuo spirito, a coloro che sono di questa generazione che non vacilla,

la generazione dell’'uomo perfetto».

lo gli disse: «Dimmelo, di modo ch’io lo possa comprendere».

Alla narrazione dei misteri esoterici I'autore premette le circostanze di luogo e di tempo, inquadra
abilmente le persone — Giovanni apostolo e il fariseo Arimanios — contrapponendo anche la

concezione che ognuno dei due aveva su Gesu;

pone subito in risalto il dato psicologico del turbamento, che sorge in Giovanni, non appena viene
sfiorata dal dubbio la sua fede «comune».

Dopo il turbamento scaturisce tutta una serie di interrogativi tutt’altro che secondari:

questi preparano alla rivelazione sequente, e attestano la necessita dell’insegnamento esoterico
per comprendere Gesu e la sua missione nel mondo.

Non meno importanti sono altri dati: il simbolismo di Arimanios;

il fatto che Giovanni non prosegue la salita al tempio, ma si ritira in solitudine con i suoi dubbi;
la polimorfia di Gesu;

la manifestazione piena che ha luogo solo dopo la vita terrestre di Gesu.

«Insegnamento segreto rivelato da Gest con parole segrete in silenzio.

Il Salvatore le insegno a Giovanni, e Giovanni le scrisse»



L’autore, che dimostra di conoscere bene i Vangeli e il Nuovo Testamento in genere, é attento a
che il lettore non confonda questo Giovanni uno dei dodici apostoli con Giovanni Battista;

inoltre, come si deduce dal testo copto, si riallaccia alle parole degli Atti: «E ogni giorno
frequentavano unanimi il tempio...», presentando la salita al tempio come una pratica abituale di

Giovanni.

Arimanios é un nome simbolico e, secondo fonti greche, nella religione di Zoroastro é il nome
dello spirito cattivo.

Se n’é ritornato... Ancora una allusione a testi evangelici:

Gesu «sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani e che egli era venuto da Dio e a Dio
ritornava...»;

«Sono uscito dal Padre e sono venuto nel mondo;
di nuovo lascio il mondo e me ne vado dal Padre».

Nelle righe seguenti, I'accenno all’abbandono delle «tradizioni» e al supposto «inganno» di Gesu
verso il popolo é ancora un richiamo a un costante tema evangelico:

«... altri dicevano: — No, inganna la gente — .

Come e noto, una tradizione del cristianesimo — comune alla fede ufficiale e alle varie correnti
eterodosse — ritenne che Gesl si manifesto pienamente soltanto dopo la sua risurrezione:

ed é appunto a questa tradizione che si ricollega il testo sequente come molte altre opere
gnostiche.

Perché mai fu mandato... pur nella frammentarieta del testo i dubbi teologici soteriologia e
cosmologici di Giovanni, sono:

perché fu decretata la salvezza;

perché il salvatore fu inviato dal Padre;

chi é questo Padre;

che tipo di eone é quello nel quale andranno i fedeli:

questi interrogativi rappresentano la base del presente scritto.
fanciullo... vecchio... donna:

il testo, presentato solo parzialmente, é ricostruito in modo non uniforme dai diversi studiosi pur
restando sostanzialmente concordi.



«lo ebbi paura e mi gettai a terra.

Ed ecco mi apparve un fanciullo.

Ma rimasi irrigidito allorché vidi che nell’apparizione luminosa (improvvisamente) c’era un vecchio.
Non comprendevo questa meraviglia, allorché (improvvisamente) nella luce c’era una donna

lo sono colui...:

sottile riferimento al testo evangelico:

«Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo»;

donde si puo dedurre che anche la triade «padre, madre, figlio» corrisponda sostanzialmente alla
Trinita:

«... battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito santo...» ;
la stessa triade é menzionata appresso come «gli eterni tre».

L’incontro del Gesu risorto con i suoi e un tema ricorrente, cosi il dubbio di questi e I'assicurazione
del Risorto.

cio che é, cio che era e cio che sara:

I'espressione sintetizza le tre parti della rivelazione:

la parte primordiale, I’essere supremo («il padre»);

la produzione del sistema cosmico, il mondo della luce («la madre»);
fasi della redenzione («il figlio»).

generazione che non vacilla, cioé stabile, ferma, nella monade e nella fede;



L’ESSERE SUPREMO

Egli mi disse:

«La monade € una monarchia, al di sopra della quale non c¢’é nessuno.
Essa e il vero Dio e il Padre dalle molte forme.

Le sue forme erano visibili in modo alternato.

Pensavo:

se & una, come puo constare di tre persone?»

Janssens giudica verosimile che la terza forma sia «la luce» e che le tre forme corrispondano al
carattere trinitario del rivelatore.

Questa polimorfia del Cristo risorto, ma anche del Cristo durante la vita pubblica, & un tema di
estremo interesse e abbastanza comune anche nella letteratura apocrifa del Nuovo Testamento;

non ritengo si possa spiegare con I'analogia Gesu = sole nascente (fanciullo), sole al tramonto
(vecchio), e con quella di selene (luna — Iside), quasi che abbracciando tutto lo spazio e il tempo
attesti la sua continua permanenza con i suoi;

il significato € molto pil vasto e, anche psicologicamente, profondo.

Tutto, & lo spirito invisibile, & al di sopra del tutto, € nell'immutabilita la quale € nella
luce pura, nessuna luce degli occhi lo puo vedere:

egli & lo spirito invisibile.

Non ¢ lecito rappresentarselo come gli déi o come qualcosa del genere:
egli, infatti, & piu grande degli dei.

Nessuno é al di sopra di lui, nessuno e signore al di sopra di lui.

Egli non ha bisogno di alcuno, poiché prima di lui non ci fu nessuno.
Egli non ha bisogno di vita, perché e eterno.

Egli di nulla manca, poiché & totalmente perfetto.

Egli, essendo imperfettibile, non ha bisogno di nulla che lo renda perfetto, bensi in ogni momento
e assolutamente perfetto, nella luce.

Egli e illimitato, poiché non ci fu alcuno prima di lui che gli possa porre dei limiti.



Egli non puo essere scrutato, poiché non c¢’e alcuno prima di lui che lo possa scrutare.
Egli € incommensurabile, poiché non ci fu alcuno prima di lui che lo possa misurare.

Egli € invisibile, poiché nessuno I’ha visto.

Egli € eterno, egli esiste eternamente.

Egli € indicibile, poiché nessuno ha potuto giungere a parlare di lui.

Egli & innominabile, poiché nessuno & esistito prima di lui per potergli dare un nome.

Egli e la luce incommensurabile, purificata, santa, tersa, indescrivibile, perfetta nella
intramontabilita.

Egli non e perfetto, né beato, né divino, bensi molto di piu.

Egli non e corporeo, né & incorporeo.

Egli non e grande, ma neppure piccolo.

Egli non appartiene al genere (di cose) delle quali diciamo:

«Come & grande !»;

non e una creatura, e non & possibile che uno lo comprenda.

Egli non e nulla di quanto esiste, ma € di gran lunga piu eccellente.

Non quasi che (in sé) abbia qualcosa di piu eccellente, bensi perché quanto costituisce la sua
natura, non ha parte alcune con gli edni né con i tempi.

Colui, infatti, che partecipa di un eone, altri I’hanno preparato, prima di lui.

Egli non e racchiuso nel tempo, poiché nulla egli puo ricevere da un altro.

Poiché cio che e ricevuto & un prestito.

Poiché non c’e alcuno anteriore a lui dal quale possa ricevere qualcosa:

questi, infatti, guarda piuttosto a lui nella sua pura luce.

Egli, infatti, € una grandezza, e ha una dimensione incommensurabile, egli € 'edne perché da
I'edne, egli e vita perché da la vita, egli € beato perché da la beatitudine, egli € gnosi perché da la
conoscenza, egli & buono perché da la bonta, egli € misericordia perché da la misericordia e la

salvezza, egli € grazia perché da la grazia non
perché I'ha bensi perché egli da una incommensurabile, una intramontabile grazia.



Ti parlero di lui.

Il suo edne € intramontabile, egli tace e riposa nel silenzio;

egli € anteriore a tutte le cose;

egli e la testa di tutti gli edni e, per mezzo della sua bonta, egli da loro la stabilita.
Infatti noi, non siamo noi che lo abbiamo conosciuto;

noi ignoravamo tutto su di lui, a eccezione di colui nel quale egli — cioé il padre — si e
manifestato.

E lui, infatti, che ce ne ha parlato.
Lungo discorso sull’essere supremo, padre di tutto e immutabile.

L'inconoscibilita dell’essere supremo — che non si puo dire «dio» perché superiore a ogni essere
al quale si da questo nome — & un tema comune a tutti i testi gnostici.

L’autore abbonda percid nell’enumerazione di cio che il padre primordiale non €;

non mancano gli attributi positivi, derivanti non dalla conoscenza che si ha di lui, ma da certi
aspetti che lo gnostico scorge nell’azione dell’essere supremo nel mondo e in se stesso.

Gesu stesso non ha le parole per descriverlo, e Giovanni non ha i requisiti per comprenderlo.
Il passo presente illustra e amplifica il testo paolino:

«O abisso della ricchezza, della sapienza, della scienza di Dio!

Quanto impenetrabile i suoi decreti e inesplorabili le sue vie...

In realta tutto viene da lui, tutto accade per opera di lui, tutto tende a lui».

nella luce pura...:

si sentono qui gli echi delle espressioni paoline:

«Colui che, solo, possiede I'immortalita, colui che abita una luce inaccessibile, colui che nessun
uomo ha visto né puo vedere».

Non quasi che (in sé)... non ha nulla in comune con altri, percid non puo essere paragonato o
messo a confronto con altri.

un edne perché da I’edne oppure «... perché da 'eternita».

Ti parlero di lui.. acqua luminosa che lo circonda.



«Che cosa ti posso io dire di lui, I'incomprensibile, dell’aspetto della luce, secondo quello ch’io
posso comprendere — chi mai, infatti, lo pud comprendere? —, come te ne parlero?

Il suo eone e intramontabile, & nel riposo e riposa nel silenzio;
egli esiste prima del tutto:

egli ¢, dunque, la testa di tutti gli eoni;

seppure c’é ancora qualcosa [0 — qualcuno —] presso di lui.

Nessuno di noi, infatti, conosce cio che e dell'incommensurabile, a eccezione di colui che abito in
lui.

E lui che ci ha detto questo, Iui che si comprende nella sua propria luce che lo circonda, lui che & Ia
fonte della vita, la luce pura.

La fonte dello spirito scaturi dall’acqua viva della luce, ed egli dispose tutti gli eoni e i mondi di
ogni genere.

Egli comprese la sua propria immagine, guardando nella luce pura che lo circonda»

Gesu non ha le parole per dire a Giovanni quanto egli puo afferrare, né gli & possibile descriverlo in
modo che Giovanni comprenda.

IL MONDO DELLA LUCE

Poiché e lui che volge lo sguardo in se stesso, nella luce che lo circonda, la quale € la sorgente
dell’acqua di vita, e produce tutti gli eoni, d’ogni tipo.

Barbelo
Egli conosce la propria immagine vedendola nella sorgente dello spirito;

egli la vede nella sua acqua luminosa, cioe nella sorgente della pura acqua luminosa che lo
circonda.

Il suo pensiero compi un’azione:

essa apparve, stette ritta e si presento davanti a lui nello splendore della sua luce, che ¢ la forza
anteriore a tutti loro, manifestatasi nel suo pensiero, che & la pronoia del tutto, la sua luce
splendente, I'immagine della luce, la forza del perfetto, I'immagine dell’invisibile virgineo spirito

perfetto;

essa e la forza, la gloria della Barbelo, la gloria perfetta tra gli eoni, la gloria della manifestazione,
la gloria dello spirito virgineo:

ed essa lo lodo, poiché fu per opera di lui che fu manifestata.



Questa e la prima ennoia, la sua immagine.
Essa divenne la «madre del tutto», avendo preceduto tutto:

e il «metropatory, il «primo uomo, lo «spirito santo», «il maschio triplo», la «forza tripla, il
«nome triplo», il «bisessuato» e I'«edne eterno» tra gli invisibili.

E la prima apparizione, cioé Barbelo, chiese all’invisibile virgineo spirito di
darle una prima conoscenza:

e lo spirito gliela accordo.

Allorché gliela ebbe accordata, apparve la prima conoscenza e stette su presso la pronoia — la
guale proviene dal pensiero dell’invisibile e virgineo spirito —, e lodo lui e la sua forza perfetta, la
Barbelo, essendo venuta all’esistenza per la di lei domanda.

Nuovamente essa gli chiese di darle I'immutabilita:

ed egli gliela accordo.

Allorché egli gliela ebbe accordata, apparve 'immutabilita;

stette su presso il pensiero e con la prima conoscenza, e lodarono l'invisibile e la Barbelo per
mezzo della quale vennero all’esistenza.

La Barbelo gli chiese di darle una vita eterna:
e l'invisibile spirito gliela accordo.
Allorché gliela ebbe accordata, apparve la vita eterna;

esse stettero su e lodarono lo spirito invisibile e la Barbelo per mezzo della quale
vennero all’esistenza.

Essa gli chiese ancora di darle la verita:
e l'invisibile spirito gliela accordo.

Apparve la verita; esse stettero su e lodarono l'invisibile, eccelso spirito e la sua Barbelo, per la
domanda della quale esse vennero all’esistenza.

Questa e la pentade degli eoni del Padre, cioé il primo uomo, I'immagine dello spirito invisibile;

la pronoia, che € Barbelo, il pensiero, la prima conoscenza, I'immutabilita, la vita eterna, e la
verita.

Questa e la pentade degli eoni bisessuati, cioé la decade degli eoni, cioe il Padre.



Il mito gnostico dell’Apocryphon inizia con la apparizione di Barbelo.

L’essere supremo, il padre primordiale, il virgineo spirito perfetto riflette se stesso nella tersa acqua
splendente che lo circonda e appare cosi il primo essere, Barbelo;

essa loda I'essere supremo che I’ha voluta madre di tutto perché anteriore a tutto, «madre-padre»,
perfetta nella sua dipendenza.

La Barbelo chiede al supremo quattro doti:
la prima conoscenza, I'immutabilita, la vita eterna, la verita;

e ognhuna appare, secondo uno schema fisso, costituendo cosi (con Barbelo) la pentade (decade in
guanto ognuno é bisessuato) eterna del padre.

Il padre volge uno sguardo alla Barbelo:

guesta resta incinta e genera «uno splendore luminoso», «il figlio unico del padre», presentato
con singolare solennita:

da gioia a Barbelo, & unto con bonta dallo spirito il quale versa su di lui un po’ di se stesso, e lo
loda a gran voce.

La triade & completa: padre — madre — figlio.
il figliochiede un collaboratore: I'intelligenza;
e gli viene accordata.

L'invisibile spirito crea la parola per il figlio, cioé per il Cristo che con essa — preceduta dalla
volonta — compira tutta la sua missione;

la vita eterna, I'intelligenza, e la prima conoscenza lodano lo spirito e la Barbelo.

Lo spirito rende perfetto il figlio, lo pone affianco a sé, gli conferisce autorita su tutto, gli da un
nome superiore a tutti, cioé lo stesso nome di Dio.

La luce, cioe il Cristo per iniziativa dello spirito, manifesta quattro luminari che si pongono con lui e
con i tre (cioe la volontsa, il pensiero, la vita);

al servizio nei luminari la volonta e la vita emanano quattro forze (la comprensione, la grazia, la
percezione, la saggezza), ognuna delle quali ha tre eoni, per un totale di 12 eoni, sistemati nei
guattro luminari (Armozel, Oriel, Davithai, Eleleth):

tutto appartiene al figlio, ma fu consolidato dallo spirito invisibile.

Dalla prima conoscenza e dall’intelligenza perfetta, per volere dello spirito e la volonta del figlio,
scaturisce I'uomo perfetto, Adamas:



lo spirito, che gli diede il nome, lo pone sul primo eone, nel primo luminare, con il figlio (cioe col
Cristo) e gli da un invincibile potere intellettuale;

ed egli — Adamas — loda la triade (padre-madre-figlio) alla quale deve la propria esistenza;

con notevole anticipazione e assegnato il posto alla discendenza di Adamas, in scala decrescente
negli altri luminari:

Seth nel secondo eone, nel secondo luminare;
la discendenza santa di Seth nel terzo eone, nel terzo luminare;

ma la discendenza ostinata e ignorante e posta nel quarto edne, nel quarto luminare, ove si trova
anche la Sofia.

virgineo spirito é I'essere supremo, il padre primordiale;

ma ricorre pure di Barbelo, in quanto emanata da lui;

Essa divenne...: sequono i nove attributi della Barbelo: madre del tutto, metropator (emanata dal
padre primordiale, partecipa della sua natura), primo uomo («poiché la sua immagine fu
manifestata in un aspetto umano»), spirito santo, maschio triplo (I'uomo ideale, perfetto), forza
tripla e nome triplo (cioe forza e nome alla massima potenza), bisessuato (alla lettera «maschio-
femmina» cioé androgino: duplice aspetto della Barbelo), edne eterno-, la prima apparizione, che
prendo come soggetto della frase sequente, puo anche essere intesa come ultimo attributo, ma

ritengo sia meno corretto.

chiese all’invisibile, virgineo spirito...-, cioé la domanda, la concessione, la apparizione, la
presentazione, la lode.

tutto fa credere che la pronoia sia qui uguale al pensiero e che «la pentade degli eoni» o «la
pentade eterna» sia cosi composta:

1. Barbelo (pronoia ed ennoia);

2. la prima conoscenza ;

3. I'immutabilita;

4. la vita eterna;

5. la verita.

Tutti provengono dall’invisibile, virgineo spirito:

la Barbelo per iniziativa dello spirito, le altre accondiscendendo alle domande di Barbelo.



Il figlio

Egli guardd Barbelo nella luce pura che circonda lo spirito invisibile e il suo splendore:

essa rimase incinta di lui;

egli genero uno splendore luminoso simile alla luce beata, ma non uguagliava la di lui grandezza:

qguesto & l'unico figlio del Metropator che fu manifestato, cioe la testa, I'unica generazione, il figlio
unico del Padre, la luce pura.

L'invisibile virgineo spirito gioi della luce venuta alla esistenza, che egli aveva precedentemente
manifestato dalla sua prima forza, dalla sua pronoia, cioé da Barbelo.

Egli la unse con la sua bonta, sicché divenne perfetta e non manco di nulla, quanto alla bonta,
poiché egli 'aveva unta con la bonta dello spirito invisibile.

Egli si era posto davanti a lei, e aveva versato su di lei un po’ dello spirito santo.

Subito dopo aver ricevuto questo dallo spirito, essa lodo lo spirito santo e la pronoia perfetta

— [per mezzo dello spirito, essa lodo lo spirito santo e la pronoia perfetta] — a motivo della quale
ella si era manifestata.

Lei gli chiese di darle un collaboratore, cioé I'intelligenza;

ed egli gliela accordo.

Allorché lo spirito invisibile gliela ebbe accordata, si manifesto I'intelligenza, e stette su con la
bonta:

lodo lui e Barbelo.

Ora tutto questo venne all’esistenza per mezzo del silenzio e del pensiero.

Egli volle creare una cosa per mezzo della parola dello spirito invisibile:

e il suo volere divenne una realta che si manifesto con l'intelligenza e con la luce, e lo lodo.

La parola venne dopo la volonta, poiché per mezzo della parola, egli il Cristo, il divino autoghenes,
ha creato tutto.

La vita eterna, insieme alla sua volonta, all’intelligenza e alla prima conoscenza stettero su:
lodarono lo spirito invisibile e Barbelo, poiché per mezzo di lei erano venute all’esistenza.

Lo spirito santo completo il divino autoghenes, suo figlio, con Barbelo;



in tal modo affianco del grande, invisibile e vergineo spirito egli pose il divino autoghenes, Cristo,
che a gran voce egli aveva onorato;

egli fu manifestato per mezzo della pronoia.

L'invisibile vergineo spirito pose al di sopra di tutto il vero, divino autoghenes;
pose sotto di lui ogni autorita e la verita, che & in lui, affinché egli conosca il tutto;
colui che € nominato con un nome al di sopra di ogni nome:

poiché & questo nome che sara detto (soltanto) di coloro che ne sono degni.
Quattro luminari, quattro forze, dodici eoni

E, infatti, dalla luce, cioé da Cristo, e dalla incorruttibilita, per iniziativa del Dio dello spirito, che
dal divino autoghenes (derivarono) i quattro luminari.

Egli guardo che si ponessero davanti a lui.

| tre sono: la volonta, il pensiero e la vita;

e al servizio nei quattro luminari, la volonta e la vita manifestarono ancora quattro forze.
Le quattro forze sono: la comprensione, la grazia, la percezione, e la saggezza.

La grazia & con I'’edne luminare Armozel, che € il primo angelo, e insieme a questo eone ci sono
altri tre eoni: la grazia, la verita, la forma.

Il secondo luminare ¢ Oriel, che € posto sopra il secondo edne; e con esso sono altri tre eoni:
I’epinoia, la percezione, la memoria.

Il terzo luminare & Daveithai, che & posto sopra il terzo edne; e altri tre edni sono con esso: la
comprensione, I'amore, |'idea.

Il quarto edne & posto sopra il quarto luminare, Eleleth;
insieme a esso sono altri tre eoni: la perfezione, la pace, la Sofia.
Questi i quattro luminari posti davanti al divino autoghenes;

questi sono i dodici eoni installati davanti al figlio, il grande autoghenes, Cristo, per volere e dono
del divino, invisibile spirito.

| dodici eoni appartengono al figlio, all’lautoghenes, ma il tutto fu consolidato secondo il volere
dello spirito santo, per mezzo dell’autoghenes.

«Lei volse uno sguardo intenso verso di lui; Barbelo — la luce pura — si volse verso di lui;



lei genero uno splendore luminoso di luce beata;
ma non uguagliava la di lei grandezza:
e l'unigenito che si & manifestato al padre

«che si & manifestato nel padre», il dio generato da sé, il figlio primogenito del tutto dallo spirito
della luce pura»

«il figlio primogenito tra tutti [i figli] del padre, la luce pura».
il figlio «non eguagliava la di lui grandezza», cioé quella dello spirito (cioé del padre primordiale)
«non uguagliava la di lei grandezza», cioé della Barbelo.

la unse...: qui e in seguito il femminile si riferisce alla «luce», cioé al «figlio, ecc.» e il maschile allo
spirito. bonta,., bonta...: «eccellente — buono» che ha certo un riferimento al «Cristo»

non si tratta di «Cristo» ma di «bonta».

Il padre — lo spirito invisibile — unge il figlio con la sua bonta in modo da identificarlo con se
stesso.

per mezzo del silenzio e del pensiero o «nel silenzio...», in quanto non é la circostanza della
emanazione che é rilevata, bensi gli esseri che la causarono, cioé lo spirito invisibile (il silenzio)

e la Barbelo (il pensiero).

Nel contesto della singolare solennita con cui é presentata I’'emanazione del figlio, egli chiede un
cooperatore (o un «amico»)

«chiese che le fosse data una sola cosa: l'intelligenza»
«L’invisibile spirito volle fare una cosa per mezzo di una parola, e la sua volonta divenne una cosa»
per mezzo della parola... il soggetto é lo spirito;

autoghenes, non equivale a «autogenerato» ma voluto, creato da un atto indipendente dello
spirito.

egli fu manifestato per mezzo...-, dunque il figlio, cioé Cristo, ha una posizione unica
nella triade in quanto affianca direttamente linvisibile spirito, e come — alla sua
emanazione — lo spirito si rallegro, cosi qui é ancora lo spirito che loda questa sua emanazione

«Per questo Dio lo ha esaltato e gli ha dato un nome che é al di sopra di ogni nome»

«... divenuto tanto superiore agli angeli quanto pit augusto del loro é il nome che egli ha
ereditato»



i tre sono... con questi tre e i due (il Cristo e I'incorruttibilita) che diedero origine ai luminari si ha la
pentade.

i dodici eoni e i loro luminari sono:
con Armozel: verita ;

con Oriel: memoria;

con Daveithai: intelligenza;

con Eleleth: perfezione .

Adamas, 'uomo perfetto

Dalla prima conoscenza e dall’intelligenza perfetta, attraverso la manifestazione della volonta
dello spirito invisibile e la volonta dell’autoghenes, (scaturi) 'uomo perfetto:

la prima manifestazione e il vero, che lo spirito vergineo chiamo Pi-ghera-Adaman,;

e lo pose sul primo eone con il grande autoghenes, Cristo, nel primo luminare Armozel,
e con lui sono le sue forze.

L'invisibile gli diede un invincibile, intellettuale potere.

Ed egli parlo, onoro e benedisse lo spirito invisibile;

e disse: «ll tutto venne all’esistenza grazie a te, e il tutto si volgera a te.
lo, poi, onorero e lodero te, e 'autoghenes, e gli eterni tre:

il Padre, la Madre, il figlio: la potenza perfetta».

Colloco suo figlio Seth sul secondo eodne, nel secondo luminare, Oriel.
Nel terzo eone fu posta allora la discendenza di Seth;

nel terzo luminare, Daveithai, furono poste le anime dei santi.

Nel quarto eone furono poste le anime di coloro che ignoravano il pleroma, che non si pentirono
sollecitamente, ma persistettero per un certo tempo e dopo si pentirono:

esse andarono nel quarto luminare, Eleleth.

Queste sono le creature; esse lodarono lo spirito invisibile.



1. Pighera-Adaman sta per «il nome é proprio Adamas»;

I'uomo perfetto é il prodotto di prognosi (= prima conoscenza) e di nous (= intelligenza) con
I'assenso dello spirito invisibile e dell’autoghenes;

mentre Sofia volle agire da sola.
Colloco suo figlio Seth...: il soggetto é lo spirito invisibile;
LA CADUTA

Ma la Sofia dell’epinoia, essendo essa un eone, con la considerazione dello spirito invisibile
e (con) la prima conoscenza, concepi da se stessa un pensiero:

volle manifestare una immagine di se stessa senza il volere dello spirito, nonostante che egli non
approvasse, senza il di lei compagno e senza il di lui pensiero;

nonostante il suo elemento maschile non approvasse, nonostante non
avesse trovato l'assenso (del suo compagno);

nonostante avesse pensato senza l'approvazione dello spirito e la conoscenza del suo compagno,
lei lo produsse.

A motivo della potenza invincibile che ¢ in lei;
il suo pensiero non fu inefficace, e da lei si manifesto un’opera imperfetta:

era (un essere) diverso dal di lei aspetto — avendolo lei creato senza il suo compagno —
, hon aveva alcuna somiglianza con la figura di sua madre, aveva un’altra forma.

Tutto fin qui é organico e piramidale, ogni essere coordinato all’altro, gli inferiori ai superiori,
ognuno era proceduto in perfetta assonanza con il superiore, ringraziato e lodato dopo ogni
singola manifestazione.

Ora I'ultimo degli eoni, il pit lontano dalla sorgente del tutto, cioé Sofia («la nostra consorella
Sofia»), volle manifestare una immagine di se stessa, ma senza I’approvazione dello spirito, senza
I'assenso e la cooperazione del suo compagno.

Il suo pensiero divenne una realta, ma non era la sua immagine, bensi un essere odioso e stupido;

essa lo allontano da sé, dagli immortali;

lo pose su di un trono tra le nuvole, affinché nessuno lo vedesse, gli diede il nome Jaldabaoth, e lo
mando lontano.

L’azione indipendente di Sofia da inizio a tutta una catena di eventi:

il mondo inferiore delle tenebre, il male, la lotta e, in fine, la redenzione umana.



Sofia con I'aiuto che le deriva dallo spirito e dalla prima conoscenza puo realizzare il suo
pensiero perché é un eone;

ma non ha I'assenso dello spirito e del suo compagno;

la sua colpa é dunque volontaria e da attribuire soltanto a lei:
volle procreare senza il suo compagno.

La potenza invincibile le derivo dallo spirito che le diede origine;

una porzione di questa potenza la trasferi nel figlio (Jaldabaoth) il quale, pur ignorando di averla, é
in forza di essa che dominava gli altri arconti;

potenza che il figlio non diede agli altri arconti, ma trasferira involontariamente in Adamo.

I'azione di Sofia prese le mosse dal fatto che in lei c’é un impulso lascivo, una forza sensuale,
libidinosa, passionale.

Il peccato di Sofia e, qui, la volonta di procreare da sola senza I'assenso e la partecipazione del suo
compagno

«Essa (Sofia) ignorava che I'ingenerato essendo principio del tutto... ha capacita di generare da
solo, mentre essa generata e nata dopo molti, non poteva avere la potenza dell’ingenerato.

Infatti nell’ingenerato tutto é raccolto insieme,

mentre negli esseri generati I'elemento femminile emette la sostanza e I'elemento maschile
da la forma alla sostanza emessa dall’elemento femminile.

Percio Sofia emise quello che poteva:

una sostanza priva di forma e di perfezione»

Chi sia il compagno di Sofia non e detto espressamente;

dal contesto si puo dedurre che il suo compagno é il vergine spirito tre volte maschio, aspetto della
pronoia divenuta il primo uomo (quello celeste);

I’aborto di Sofia manca di spirito.
Quando le é detto che «l’'uomo esiste» si tratta del primo uomo;

mentre «il figlio dell’'uomo» é I’autogenito o monogenito, che sara il suo salvatore.



Jaldabaoth
Allorché essa vide che (I'oggetto) della sua volonta era di un tipo diverso — (aveva) il tipo di un
drago, la faccia di leone dagli occhi di fuoco fulminanti e fiammeggianti —, lo allontano da sé, da

guei luoghi, affinché non fosse visto da alcuno degli immortali, avendolo lei creato nell’ignoranza.

Lo avvolse in una nube lucente, e in mezzo alla nube dispose un trono affinché nessuno lo potesse
vedere, ad eccezione dello spirito santo, detto «la madre dei viventi».

Ella gli diede il nome «Jaldabaoth».

IL MONDO DELLE TENEBRE
Questo ¢ il primo arconte;

egli ricevette da sua madre una grande forza, si allontano da lei e abbandono i luoghi nei quali
nacque.

Egli si affermo.

Si creo altri eoni in una fiamma di fuoco splendente — nella quale tuttora si trova —, inebetito
nella sua follia, e produsse delle potenze.

A motivo della irregolare azione di Sofia, suo figlio Jaldabaoth da origine al mondo inferiore che si
contrapporra al mondo superiore e ne scimiottera I'ordinamento servendosi della forza (cioé della
luce) ricevuta da sua madre.

«egli ricevette da sua madre... una grande forza»

«egli (fece scaturire) una possente e abbondante scintilla dalla madre»

Lungi da sua madre, in luoghi inferiori, il protarconte Jaldabaoth crea dodici potenze ():

a sette di costoro (arconti, re) egli affidala sovranita sopra ognuno dei sette

firmamenti celesti, mentre agli altri cinque assegna la sovranita al di sopra delle «profondita

dell’abisso».

A tutti questi arconti Jaldabaoth partecipo «del suo fuoco», ma non di quella forza luminosa
ricevuta da sua madre;

gli arconti crearono sette potenze, ognuna delle quali si creo sei angeli, fino al numero
complessivo di 365;

I'autore — che segue, naturalmente, un sistema astrologico — da i nomi dei sette che sovrastano i
sette cieli e formano «l’ebdomade della settima» (o «la settimana del sabbato»).



Al di sopra di tutta questa catena di esseri sovrasta solitario Jaldabaoth:

avvolto in una nuvola e seduto tra i serafini Jaldabaoth raffigura bene per questi gnostici il Dio
ebraico (o dell’Antico Testamento) che si manifesta tra le nuvole e siede tra i serafini.

Jaldabaoth da a ognuno la forma che vuole;

ai sette su menzionati assegna diverse qualita sicché ognuna di queste potenze ha due nomi:
uno dato dalla gloria celeste per la distruzione;

I'altro dato dall’archigennetor per opere grandiose.

Tutto € compiuto a immagine del mondo celeste, imperituro;

non perché il primo arconte lo avesse visto, ma a motivo della forza inconsciamente ricevuta dalla
madre Sofia.

Di fronte alla moltitudine che lo circondava, venuta all’esistenza per opera sua, Jaldabaoth fa
sue — le parole del Dio dell’Antico Testamento: «lo sono un dio geloso...».

I mondo delle tenebre & cosi completo: I'autore spiega chi sia Jaldabaoth (il dio degli ebrei), quale
sia il significato che ha per lui I’Antico Testamento (codice del mondo delle tenebre), come da tale
significato ne fosse lontano Giovanni anche dopo la risurrezione di Gesu, allorché si recava al
tempio, e avvia in tal modo I'insegnamento gnostico.

Egli si afferm0 «prese possesso di altri luoghi»,

«Egli si accoppio alla follia che era con lui e genero le potenze, che sono sotto di lui, come dodici
angeli, ognuno dei quali & nel proprio eone, secondo il tipo degli edni incorruttibili.

Per ognuno di essi creo sette angeli, e gli angeli di tre forze, sicché sotto di lui ci sono 360 schiere
angeliche con la sua terza forza, a somiglianza del primo tipo che & davanti a lui.

Apparvero dunque le potenze dal primo generatore (Archigennetor), dal primo arconte
dell’oscurita, dell’ignoranza di colui che le genero;

i loro nomi sono:...»

| nomi delle dodici potenze (corrispondenti ai segni dello zodiaco) sono alquanto diversi nei tre
codici : Athoth = laoth;

Harmas = Hermas (Harmas, Ill);
Kalila-Umbri — Galila;

label = lobel;



Adonaiou-Sabaoth = Adonaios;
Kain — Sabaoth;

Abel = Kainan-Kae (Kainan-Kasin, 1l1);

Abri-sene = Abiressine (Abiressia, 1ll);
lobel = lobel;

Armoupieel = Harmoupiale;
Mei-cheir Adonein = Adonin;

Belias = Belias.

gueste dodici potenze hanno due nomi: qui € dato, di tutte, il nome segreto, non quello comune
proveniente da Saklas.

«Tutte queste hanno pure altri nomi (derivanti) dal desiderio e dalla collera;
hanno i nomi doppi che furono dati loro.

Gli uni furono dati loro dalla gloria del cielo: questi sono conformi alla verita, rivelano la loro
natura.

Saklas li chiamo con nomi conformi alla sua fantasia e alla loro forza.
Nel corso dei tempi (da una parte), si allontanano e si indeboliscono;
ma (dall’altra) riprendono forza e crescono»

Si tratta, naturalmente, del corso delle costellazioni.

Le dodici potenze

La prima ha nome Athoth, e le generazioni chiamano ..La seconda & Harmas: eglié Vecchio
dell’invidia.

La terza e Ka-lila- Umbri.
La quarta e Jabel.
La quinta e Adonaiu, detta Sabaoth.

La sesta e Kain, che le generazioni umane chiamano «il sole».



La settima e Abel.

L'ottava € Abrisene.

La nona é Jobel.

La decima e Armupieel.

L’'undicesima & Melcheir-Ado-nein.

La dodicesima e Belias, che & sulla profondita dell’Amente.

Pose sette re — uno su di ognifirmamento del cielo — fino al settimo cielo, e cinque sulla
profondita dell’abisso affinché regnassero.

Egli partecipo loro del suo fuoco, ma non mando loro nulla di quella forza di luce che aveva
ricevuto da sua madre: poiché egli &€ una tenebra ignorante.

del suo fuoco cioé di quello che lo circonda ma non comunico «la grande forza» avuta da sua
madre il fatto che Jaldabaoth ignorasse la propria forza e molto importante per la tematica
redentiva del presente testo: la forza della madre é indivisibile

e solo temporaneamente ne é partecipe Jaldabaoth

Jaldabaoth diede loro del suo fuoco e della sua forza, ma soggiunge subito: «pero non diede loro
della luce pura della forza derivatagli da sua madre».

Debolezza e orgoglio

Ma allorché la luce si mescolo con la tenebra, fece della tenebra luce;

mentre allorché la tenebra si mescolo con la luce, indeboli la luce;

divenne né luce né tenebra: ma divenne malato.

Ora I’'arconte malato ha tre nomi: il primo & Jaldabaoth, il secondo & Saklas, il terzo € Samael;
nella sua ignoranza, egli € empio.

Disse, infatti: «lo sono dio, e non v’é alcuno altro dio all’infuori di me» ;

ignorava, infatti, la sua forza, il luogo dal quale era venuto.

Gli arconti si crearono sette potenze e ogni potenza si creo sei angeli: il numero degli angeli fu
365.

lo sono dio...:

la bestemmia consiste nel proclamarsi «dio»;



«Ja’hveh sono io, e non ce n’e altri, all’infuori di me non v’é alcun dio»
«... io sono dio, non ce n’é alcun altro».
Si tratta di un testo molto sfruttato dai gnostici trattando della cosmogonia;

danno cosi un giudizio altamente negativo del Dio dell’Antico Testamento presentandolo come un
essere inferiore, ignorante, creatore del disordinato mondo di quaggiu;

naturalmente non gli riconoscono mai la divinita e sottolineano che é proprio lui — nella sua
demenza — a credersi e proclamarsi «dio», donde il soprannome di Authades

Il numero degli angeli si riferisce, di certo, ai giorni dell’anno;

Le forme dei sette e di Jaldabaoth

Questi sono i corpi dei nomi: il primo & Athoth, dall’aspetto di pecora;
il secondo é Eloaiu, dall’aspetto d’asino;

il terzo e Astafaios, dall’aspetto di iena;

il quarto & Jao, dall’aspetto di drago a sei teste;

il quinto & Sabaoth, dall’aspetto di drago;

il sesto & Adonin, dall’aspetto di scimmia;

il settimo e Sabbede, dall’aspetto difuoco splendente.

Questa e I'ebdomade della settimana.

Jaldabaoth aveva una moltitudine di aspetti e dimorava al di sopra di ognuno di essi per potere
conferire a ognuno una forma corrispondente alla sua volonta.

Stando in mezzo ai serafini partecipava loro il suo fuoco;

percio signoraggiava su di loro in forza della gloriosa luce che era in lui da sua madre.

Per questo si chiamo «dio»;

ma non obbediva al luogo dal quale era venuto.

E si uni con le potenze che erano al di sotto di lui, con le sette potenze che erano nel suo pensiero,

sicché quando egli parlo esse vennero all’esistenza, e diede il nome a ogni potenza, iniziando
dall’alto.



La prima ¢ la bonta, presso il primo, Athoth;

la seconda & la pronoia, presso il secondo, Eloaio;

la terza & la divinita, presso il terzo, Astrafaio;

la quarta e la dominazione, presso il quarto, Jao;

la quinta ¢ il regno, presso il quinto, San-baoth;

la sesta e il fuoco, presso il sesto, Adonein;

la settima ¢ la sapienza, presso il settimo, Sabbateon.

Questi hanno un firmamento per ogni edne celeste.

Questi nomi furono dati loro in conformita della gloria celeste per sconfiggere la loro potenza;
ma con i nomi dati dal loro Archigennetor essi compiono opere grandiose.

Mentre i nomi dati loro in conformita della gloria celeste, erano per la distruzione e per
I'impotenza.

Essi, dunque, hanno due nomi.
i corpi dei nomi-, equivale a «tipo — forman.

«Ora i nomi della gloria di coloro che sono al di sopra dei sette cieli, sono...»

Essi, dunque, hanno due nomi: i nomi dati in conformita della gloria sono i primi menzionati (n,
26-35),auTi sono quelli menzionati in 12, 15-25.

Il mondo inferiore fu creato da Jaldabaoth secondo il modello del mondo superiore, non perché
I’Archigenitor abbia visto questo mondo (cfr.

13, 29-30 e 14, 15-18), ma a motivo della forza posseduta da Jaldabaoth e trasmessagli dalla
madre;

é su di essa che ha fondamento la somiglianza tra i due mondi.



Jaldabaoth ordinatore orgoglioso

Egli ordind ogni cosa a immagine degli edni che esistettero per primi, in tal modo egli li cred a
somiglianza degli incorruttibili;

non che egli avesse visto gli incorruttibili, ma fu la potenza che era in lui e che aveva ricevuta da
sua madre, che produsse per mezzo suo I'immagine del bello ordinamento.

E allorché egli vide la creazione che lo circondava e la moltitudine degli angeli che gli stava
attorno — quanto era venuto all’esistenza per mezzo suo —, disse loro: «lo sono un dio geloso, e
non c’e altro dio all’'infuori di me».

Ma pronunziando questo, agli angeli che si trovavano con lui segnalo che c’era un altro dio;

se, infatti, non ce ne fosse stato un altro, di chi poteva essere geloso?

dio geloso: «io... sono un Dio geloso...»: «Jahveh si chiama “Geloso”, é un Dio geloso».

PENTIMENTO E RESTAURAZIONE
Pentimento di Sofia

La madre, allora, comincio a muoversi di qua e di la: riconobbe I'errore che sminui lo splendore
della sua luce;

si era oscurata poiché il suo compagno non aveva concordato con lei.
Ma io domandai:
«Signore, che cosa significa “comincio a muoversi di qua e di la”?».

Egli sorrise, e disse: «Non pensare che sia come disse Mose“sulle acque” ! No, quando lei vide la
malvagita che era sorta e la rapina causatale da suo figlio, si penti;

nelle tenebre dell’ignoranza fu colpita dall’oblio e, muovendosi, incomincio a vergognarsi: il
movimento & il «muoversi di qua e di la».

* Sezione dedicata interamente a Sofia;
il breve tratto dedicato a suo figlio ha lo scopo di contrapporre i due comportamenti.
Inizialmente Sofia diventa cosciente della mancanza constatando che la sua luce é scemata

(avendone dato una parte al figlio) e ha interrotto I’armonia emanando Jaldabaoth senza I'assenso
del suo compagno: fatto questo pit volte sottolineato



il pentimento non sorge in lei motivato dall’agire del figlio bensi dalla malvagita sorta in lei e dalla
rapina operata contro di lei dal figlio (asportandole parte della luce);

«rapina» é alla lettera «cio che suo figlio le prese»

Per la prima volta Giovanni interrompe, con una domanda, il discorso di Cristo la cui
interpretazione rende assai bene I’agitazione di Sofia e il suo pentimento.

Oltre la diminuzione della sua luce, Sofia sente di essere colpita dall’oblio (o «incapacita di
conoscere — di ricordare») e di essere circondata da un velo di oscurita, espressione che, nel copto,
puo intendersi anche in riferimento a Jaldabaoth ( «aborto di oscurita»), ma é pit owvio

intendere di Sofia

Nonostante il pentimento e I'aiuto accordatole dall’invisibile spirito, non é reintegrata nel suo
posto: deve restare nel mondo di suo figlio (il nono cielo) fino alla eliminazione della deficienza.

Presunzione di Jaldabaoth

L’Autades aveva preso una forza da sua madre;

egli tuttavia era ignorante;

riteneva, infatti, che non esistesse alcun altro all’infuori di sua madre soltanto;
e allorché vide la moltitudine di angeli da lui formata, si giudico superiore a essi.
Autades cioé il presuntuoso, I'arrogante, Jaldabaoth.

«Dopo che ebbe ricevuto la forza da sua madre, I’Autades non conosceva i molti, quelli che
sovrastano sua madre, pensava, infatti, che ci fosse soltanto sua madre».

La madre é Sofia.

«... Ma la terra era vuota e deserta: la tenebra era sulla superficie dell’abisso e lo spirito di Dio
aleggiava sulla superficie delle acque»



Preghiera della pienezza
Sua madre, invece, allorché riconobbe il velo di oscurita — poiché egli
non era stato creato perfetto — e si rese conto che il suo compagno non era daccordo con

lei, si penti con molto pianto.

Tutta la pienezza udi la preghiera della sua penitenza, e — in suo favore — innalzo lodi
all'invisibile, vergineo spirito;

e lo spirito santo verso su di lei un po’ di tutta la loro pienezza.

Il suo compagno, infatti, non era andato da lei, ma dalla pienezza discese qualcosa su di lei per
colmare il suo bisogno;

essa non fu portata nel suo edne, bensi nel cielo di suo figlio, affinché rimanesse nel nono (cielo)
fino a quando venisse colmato il suo bisogno.

E dall’altezza degli eoni sublimi discese per lei una voce: «L'uomo esiste e il figlio dell'uomo».

«Egli udi [forse”il santo invisibile spirito” oppure — al plurale —“i suoi fratelli”] salire la preghiera
della sua penitenza;

e i suoi fratelli pregarono per lei;
il santo invisibile spirito acconsenti.
Dopo il suo assenso, lo spirito invisibile verso su di lei uno spirito (derivante) dalla perfezione.

Il suo compagno discese da lei per colmare il suo bisogno: decise di colmare i suoi bisogni per
mezzo della pronoia.

Ma non fu fatta salire al suo proprio eone;

a motivo dell’eccessiva ignoranza manifestatasi in lei: si trova nel nono (cielo) fino a quando lei
abbia colmato la propria deficienza»



L'UOMO NEL MONDO DELLE TENEBRE

L'immagine del primo uomo

Il primo arconte, Jaldabaoth, I'udi e penso che la voce provenisse da sua madre;

non capi d’onde fosse venuta.

Ma egli, il santo metropator e il perfetto, la perfetta pronoia, 'immagine dell’invisibile, che & il
padre del tutto, colui per mezzo del quale venne all’esistenza ogni cosa, manifesto loro (chi &) il
primo uomo, poiché la sua immagine fu manifestata in un aspetto umano.

L’eone del primo arconte tremo tutto, si scossero le fondamenta dell’abisso, e per mezzo delle
acque che sovrastano la materia, la parte inferiore della luce celeste illumino la sua immagine,

guella che egli aveva manifestato.

Tutte le potenze e il primo arconte guardarono: videro tutta la parte inferiore che splendeva, e
per mezzo della luce videro, nell’acqua, I'aspetto dell'immagine.

Il metropator e la pronoia manifestano I'immagine del primo uomo, dell’'uomo celeste;
I’arconte e le potenze ne scorgono I'immagine splendente riflessa nell’acqua.

Si consigliano insieme e decidono di riprodurre quell'immagine per poterne poi catturare la luce
che su di lui certamente sarebbe discesa;

ognuna delle sette potenze collabora facendo la propria parte: la bonta crea un’anima di ossa;
la pronoia crea un’anima di tendini;

la divinita (o «santita») crea un’anima di carne;

la dominazione crea un’anima di midolla;

il regno crea un’anima di sangue;

la gelosia crea un’anima di pelle;

la sapienza crea un’anima di pelo;

alla moltitudine angelica le sette potenze danno le sostanze psichiche
per costituire l'unita delle varie parti del corpo:

una lunghissima lista presenta tutte le parti iniziando dall’alto
termina con la menzione dei sette che presiedono su tutti seque I'elenco delle quattro potenze

che controllano le facolta umane e tutto il movimento del corpo, I’elenco delle quattro fonti dei
demoni del corpo (caldo, freddo, umidita, siccita), aventi per madre la materia, e degli esseri che i



presiedono, I'elenco dei quattro demoni sovrani — nutriti dalla materia — (lussuria, desiderio,
tristezza, paura) e delle passioni da essi derivanti (gelosia, invidia, angoscia, confusione, discordia,
ostinazione, ansieta, dispiacere: dalla tristezza;

malvagita, millanteria: dalla lussuria;

collera, ira, bile, passione amara, insaziabilita: dal desiderio;

sgomento, adulazione, lotta, vergogna.

Complessivamente, attorno all'immagine del corpo psichico dell’uomo lavorarono 365 angeli, ma
al termine del loro lavoro il corpo psichico dell’'uomo era totalmente inattivo e immobile.

Sofia volendo ricuperare la potenza che aveva dato al primo arconte e raggiungere in tal modo la
sua originale integrita, eleva una preghiera al Metropator;

questi manda cinque luminari sotto forma di angeli dal primo arconte e lo convincono a soffiare
sulllimmagine immobile dell’'uomo:

il suo soffio era la potenza ricevuta da sua madre;

ed essa passo cosi nel corpo psichico dell’'uomo il quale si mosse, divenne splendente e forte
suscitando l'invidia del primo arconte e dei suoi.

Metropator é la Barbelo;
essa é pure I'uomo, mentre il figlio dell’uomo é il Cristo, unico figlio del metropator.

La visione dell’'uomo da parte del primo arconte é molto indiretta e sottolinea 'enorme distanza
tra il mondo della luce e quello delle tenebre.

Come Jaldabaoth imito, inconsciamente, il mondo della luce, senza averlo mai visto:
cosi ora imita la visione, molto indiretta, del primo uomo.

Le potenze ne riproducono I'immagine: I'uomo psichico

E (il primo arconte) disse alle potenze che erano con lui:

«Venite, creiamo un uomo conforme all'immagine di Dio, conforme alla nostra somiglianza di
modo che la sua immagine splenda per noi».

Essi, con le loro potenze (lo) crearono insieme, in conformita dei segni che erano stati dati loro:

ogni potenza, secondo il suo potere psichico, diede un aspetto conforme al tipo di immagine che
aveva visto.

Egli creo un essere conforme all'immagine del primo uomo perfetto.



Essi dissero:

«Chiamiamolo “Adam” affinché il suo nome diventi, per noi, una potenza luminosa».
Le potenze iniziarono.

La prima, la bonta, creo un’anima di ossa;

la seconda, la pronoia, cred un’anima di tendini;

la terza, la divinita, cred un’anima di carne;

la quarta, la dominazione, cred un’anima di midolla;

la quinta, 20 il regno, cred un’anima di sangue;

la sesta, la gelosia, cred un’anima di pelle;

la settima, la sapienza, cred un’anima di pelo.

Venite creiamo...-.

«Dio disse: Facciamo I'uomo a nostra immagine, secondo la nostra somiglianza...»

Le forze delle tenebre ignorano il significato di «<Adamo» e memori della visione gli danno un nome
dal quale attendono luce: é una ironia dell’autore;

nonostante le sette potenze, Adamo era un essere psichico (ossa, tendini, carne, midolla, ecc.);

soltanto la forza celeste, inspiratagli dal primo arconte (privandosene), lo rende splendente e
dominatore.

Gli angeli formano le parti del corpo
La moltitudine degli angeli si presento davanti a lui.

Ricevettero, dalle sette potenze, le sostanze psichiche per formare I'unita delle membra e l'unita
del corpo e la giusta combinazione di ogni singolo membro.

Il primo inizio a creare la testa:
Eterafaope-Abion creo la testa;
Meniggesstroeth creo il cervello;
Asterecme, I'occhio destro;

Taspomoca, I'occhio sinistro;



Jeronymos, I'orecchio destro;
Bissoum, I'orecchio sinistro;
Akioreim, il naso;

Banenefroum, le labbra;

Amen, i denti;

Ibi-kan, le gengive;

Basiliademe, le tonsille;

Accan, l'ugola;

Adaban, il collo;

Caaman, le vertebre;

Dearcon, la gola;

Tebar, la spalla sinistra;

Mniarcon, il gomito sinistro;
Abitrion, 'avambraccio destro;
Euvanthen, I'avambraccio sinistro;
Krus, la mano destra;

Beluai, la mano sinistra;

Treneu, le dita della mano destra;
Balbel, le dita della mano sinistra;
Krima, le unghie delle mani;
Astrops, (la parte) destra del petto;
Barrof, (la parte) sinistra del petto;
Baoum, la parte destra della faccia;

Ararim, la parte sinistra della faccia;



Aree, il ventre;

Ftaue, 'ombelico;

Senafim, 'addome:

Arachethopi, la parte destra, Zabedo, la parte sinistra;
Barias, I'anca sinistra;

Abenlenarchei, il midollo;
Cmoumeninorin, le ossa;

Ghesole, lo stomaco;

Agromauma, il cuore;

Bano, i polmoni;

Sostrapal, il fegato;

Anesimalar, la milza;

Thopithro, le viscere;

Biblo, i reni;

Roeror, i nervi;

Taf reo, la colonna vertebrale del corpo;
Ipouspoboba, le vene;

Bineborin, le arterie;

Latoimenpsefei, I'alito che & in tutte le membra;
Enthollei... tutta la carne;

Bedouk, il giusto utero;

Arabeei, la parte sinistra del pene;

Eilo, i testicoli;

Sorma, i genitali;



Gor-makaioclabar, la coscia destra;

Nebrith, la coscia sinistra;

Pserem, i reni della parte destra;

Asaklas, i reni della parte sinistra;

Ormaoth, il ginocchio destro;

Emenum, il ginocchio sinistro;

Knux, la tibia destra;

Tupelon, la tibia sinistra;

Achiel, il ginocchio destro;

Fneme, il ginocchio sinistro;

Fioutrom, il piede destro;

Boabel, le sue dita;

Tracoun, il piede sinistro;

Fikna, le sue dita;

Miamai, le unghie dei piedi, Labernioum.
Coloro che lihanno prepostisu tutti questi, sono sette:
Atoth, Armas, Kalila, Jabel, Sabaoth, Cain, Abel.
Quelli poi che operano nelle membra in particolare, sono:
Dio-limodraza, nella testa:

Jammeayx, nel collo;

Jakouib, nella spalla destra;

Ouerton, nella spalla sinistra;

Oudidi, nella mano destra;

Arbao, nella sinistra;



Lampno, nelle dita della mano destra;
Leekafar, nelle dita della mano sinistra;
Barbar, nella parte destra del petto;
Jmae, nella parte sinistra del petto;
Pisandiaptes, nel torace;

Koade, nella parte destra della faccia;
Odeor, nella parte sinistra della faccia;
Asfixix, nel lato destro;

Synogcuta, nel lato sinistro;

Arouf, nel ventre;

Sabalo, nel grembo;

Carcarb, nella coscia destra;

Ctaon, nella coscia sinistra;

Batinot, tutti i testicoli:

Cux, in quello di destra;

Carca, in quello di sinistra;

Aroer, nella tibia destra;

Toecta, nella tibia sinistra;

Aol, nel ginocchio destro;

Caraner, nel ginocchio sinistro;

Bastan, nel piede destro, e Archentecta, nelle sue dita;
Marefnount, nel piede sinistro, e Abrana, nelle sue dita.
Sette presiedono su di tutti loro:

Micael, Ouriel, Asmenedas, Safasatoel, Aarmouriam, Ricram, Amiorps.



Ai sensi (presiede) Archendekta;

alla percezione (presiede) Deitarbatas;

alla immaginazione (presiede) Oummaa;

alla armonia (presiede) Aachiaram;

all'intero  movimento (presiede) Riaramnaco.
Quattro sono designati quale fonte dei demoni, che si trovano in tutto il corpo:
caldo, freddo, umidita, siccita;

la madre di tutti loro e la materia.

Colui che governa il caldo, e Floxofa;

colui che governa il freddo, & Oroorrothos;

colui che governa la siccita, & Erimaco;

colui che governa I'umidita, & Athuro;

e la madre di tutti questi siede in mezzo a loro:
€ Onorthocrasaei ;

essa nhon é limitata, si mescola con tutti loro;
questa e veramente la materia.

Da lei, infatti, sono nutriti.

| quattro demoni sovrani sono:

Efememfi, la lussuria;

Joko, il desiderio;

Nenentofni, la tristezza;

Blaomen, la paura.

Ma la madre di tutti loro e Estesisouchepiptoe.

Da questi quattro demoniderivarono le passioni.



Dalla tristezza:

la gelosia, I'invidia, I'angoscia, la confusione, la discordia, I'ostinazione, I'ansieta, il dispiacere, e
altro ancora.

Dalla lussuria:

la molta malvagita, la millanteria, e altre cose del genere.

Dal desiderio:

la collera, I'ira, la bile, la passione amara, I'insaziabilita, e altre cose del genere.
Dalla paura:

lo sgomento, I'adulazione, la lotta, la vergogna.

Tutto cio (appartiene) al genere di cose che sono utili, (ma) anche cattive.
Ma il loro vero carattere € Amaro, capo dell’anima materiale;

essa, infatti, € insieme a Estesisouchepiptoe.

Questo e il numero complessivo degli angeli:

sono 365.

Essi lavorarono tutti intorno a lui, fino a che lo portarono a compimento, membro per membro, il
(corpo) psichico e il corpo ilico.

Tuttavia vi sono ancora altre passioni, delle quali non ti ho parlato;
se tu le vuoi conoscere, sono scritte nel libro di Zoroastro.
Tutti gli angeli e i demoni lavorarono fino a che il corpo psichico fu in ordine;

tuttavia (il risultato della) loro opera rimase totalmente inattivo e immobile per lungo tempo.



Il soffio di Jaldabaoth

Ma allorché la madre volle riprendere la potenza che aveva dato al primo arconte, prego il
Metropator del tutto, che & molto misericordioso;

ed egli, con una santa decisione, mando i cinque luminari nel luogo degli angeli del primo
arconte:

essi tennero consiglio per fare uscire da luila potenza della madre;
dissero a Jaldabaoth:

«Soffia nel suo volto un po’ del tuo spirito, e il suo corpo si alzera».
Egli soffio in lui il suo spirito, che & la potenza (derivata) da sua madre;
ma egli non lo sapeva, essendo nell'ignoranza.

La forza della madre ando da Alta-baoth nel corpo psichico che avevano fatto conforme
alllimmagine di colui che esiste dall’inizio.

Il corpo si mosse, ricevette potenza, e splendette.

Ma in quell’istante le rimanenti forze diventarono invidiose:

egli, infatti, venuto all’esistenza a opera di loro tutte — le quali avevano dato all’'uomo la propria
forza —, aveva una intelligenza ed era piu forte di quelle che I'avevano creato, e piu forte del
primo arconte.

nel luogo degli angeli o nella figura degli angeli...», cioé gli angeli della luce prendono il posto (
I'«aspettor) degli angeli del primo arconte (proverbialmente ignorante) per avere su di lui un
intervento decisivo;

sui cinque luminari, o luci, una delle quali é Cristo

«Allora Jahaveh Dio plasmo 'uomo con la polvere del suolo e soffio nelle sue narici un alito di vita:

cosl 'uomo divenne un essere vivente»

Sulle componenti, ilica e psichica, di cosi notevole importanza, il primo uomo degli arconti era fatto
con una sostanza invisibile, dalla materia confusa e fluida, cioé non con una materia comune.



LOTTA PER L'UOMO TRA LUCE E TENEBRE
L’aiuto del Metropator

Allorché si accorsero che egli splendeva, che pensava meglio di loro, e che era esente da ogni
cattiveria, lo presero e lo gettarono nella regione pil bassa di tutta la materia.

Ma il beato Metropator, benefico e misericordioso, ebbe compassione della forza della madre che
era uscita dal primo arconte, anche per ché avrebbero esercitato il loro potere su di un corpo
psichico e sensibile;

dal suo spirito, benefico e generoso, mando in aiuto a Adamo:

una epinoia di luce (proveniente) da lui.

Essi la chiamarono Zoe.

Questa aiuta tutta la creatura:

ha cura di lei, la guida verso la sua pienezza, la istruisce sulla sua discesa nel seme, e
Iistruisce sulla via da percorrere per salire, la via per la quale essa venne giu.

L’epinoia di luce & nascosta dentro Adamo, sicché gli arconti non la possono conoscere, e tuttavia
I’epinoia € una eliminatrice dell’errore della madre.

L'uomo apparve a motivo dell’'ombra di luce che era in lui;
e il suo pensiero si elevo al di sopra di tutti coloro che I'avevano creato.

Invidiosi dello splendore, dell’intelligenza e dell’innocenza della «loro» creatura, il primo arconte e
i suoi lo gettarono nella pit bassa regione della materia;

che cosa sia questa regione non é chiaro:
puo essere il trasferimento del corpo psichico dell’uomo da un eone superiore a un eone piu basso,
ma puo anche trattarsi di una creazione del corpo terreno — materiale — mortale, prigione
dell’'uomo psichico avente la forza — luce del mondo della luce

e chiaro che la regione pit bassa ha ambedue i significati:

eone inferiore, prigione (cioé il corpo materiale);

questa regione e, dunque, verosimilmente, un sinonimo di ombra di morte dell’Amente.

Ma il Metropator — che mirava a quella parte di Sofia ormai racchiusa nell’'uomo psichico —
mando in suo aiuto I’epinoia della luce la quale riceve il nome Zoe (Vita):



essa desta I'uomo, I'informa sulla sua alta origine e gli indica la via del ritorno in patria, riparando
cosi la deficienza di Sofia per non essere vista dagli arconti;

I’epinoia  — Zoe si nasconde dentro I'uomo, cioé dentro Adamo psichico.
Pur avendo, in apparenza, raggiunto il loro scopo (la creazione di un essere che splenda per loro:
gli arconti constatano che la sua intelligenza li supera;

procedono dunque a una nuova creazione:

finora si era sempre trattato dell’uomo psichico, ora quest’uomo é rivestito di materia, gli viene
creato un corpo materiale (si veda la discesa:

primo uomo = uomo — luce,
secondo uomo = uomo psichico,
terzo uomo «uomo ilico, cioé materiale, terrestre);
per tale composizione gli arconti si servono dei quattro elementi
fuoco — terra — acqua — vento;
I"'uomo resta cosi avvinto dalla catena dell’oblio, si trova in un sepolcro, nell’'ombra di morte;

Per comprendere i testi sulle «due creazioni» dell’'uomo occorre tenere presente che I'autore seque
da vicino il racconto della Genesi interpretandola sottilmente a modo suo:

nella Genesi abbiamo due racconti della creazione;

il primo e qui inteso come la creazione dell’uomo psichico, in quanto piu astratto;
I"autore tuttavia lo rese piti concreto attingendo dal secondo «il soffio»;

il secondo racconto ci presenta I'uomo tratto dalla terra e plasmato:

e questo non puo che rappresentare I’'uomo terrestre,
«la grotta — la prigione» ecc.
da questo racconto essendo stato tolto
«il soffio» divino, la controparte gnostica é appunto Zoe

«Eva-Vita, madre di tutti i viventi.

“L’epinoia della luce desta I'uomo, ormai mortale, dallo stato di oblio;



mentre gli arconti lo mettono nel paradiso per indurlo a mangiare dell’albero della vita che é, in
realta, un albero di morte, di odio, di desiderio, ecc.

proibendogli di mangiare dell’albero della conoscenza del bene e del male;

ma il rivelatore (Cristo) tenne I'uomo lungi dal primo e fece si che mangiasse del secondo il quale
e, in realta, I'epinoia della luce.

Il Cristo spiega a Giovanni che 'opera del serpente non fu quella che indusse I'uomo a mangiare di
quest’albero, bensi gli insegno la bramosia della procreazione

L'arconte Jaldabaoth, vista la disobbedienza di Adamo, lo mette in uno stato diincoscienza per
estrarre da lui I'epinoia della luce:

e Cristo spiega a Giovanni che non si tratta di un normale sonno.
Ma I'epinoia e inafferrabile;

dal lato di Adamo I'arconte estrasse soltanto una parte di quella potenza che lui stesso
aveva «soffiato»

da questa parte I'arconte creo la donna conforme all'immagine del epinoia che gli era stata
manifestata;

e, sotto l'influsso dell’epinoia, I"'uomo la riconobbe subito come parte di se stesso;

I’'abbandono del padre e della madre (intesi simbolica-mente) e diretto alla sequela di una
compagna — nostra sorella Sofia — la quale discese per rimuovere la privazione dell’'uomo, e percio
fu chiamata Zoe (vita) portatrice della gnosi:

si tratta dunque di Eva — Sofia — Zoe (due aspetti di un’unica persona);

il rivelatore (Cristo) stesso, nelle sembianze di un’aquila, si pose sull’albero della conoscenza per
destare il loro pensiero e rivelare la loro nudita e I'epinoia della luce si manifesto.

Jaldabaoth vedendo svanire i suoi progetti sull’'uomo, compie un’ultimo tentativo, dopo averli
scacciati dal paradiso;

scorge la vergine affianco dell’'uomo e decide di contaminarla;

avvolge Adamo in una densa oscurita per portargli via la donna;

ma la pronoia viene in aiuto dell’'uomo facendo dividere Zoe da Eva e asportare via Zoe;

il primo arconte violento Eva e da questa unione tra il primo arconte ed Eva nascono due figli
(portanti due dei nomi del Dio dell’Antico Testamento (Eloim e Jave: qui preposti all’acqua, alla

terra, al fuoco, al vento), sorge (nella donna) il desiderio dell’'unione sessuale e della procreazione,
e si inserisce per la prima volta nella prima famiglia umana lo spirito di opposizione:



quei due figli, infatti, ebbero rispettivamente i nomi Abele e Caino e furono posti a presiedere gli
elementi del mondo e le grotte.

Adamo conscio ormai del suo prototipo, 'uomo perfetto nel mondo della luce, produce
un’immagine del figlio dell’'uomo perfetto e le da lo stesso nome del figlio dell'uomo nel mondo
degli eoni, cioé Seth;
intanto iniziano e si sviluppano le generazioni umane:

a esse l'arconte fa bere I'acqua dell’oblio affinché ignorino la loro origine, ma intanto le
generazioni umane cercano di prepararsi all’arrivo dello spirito il quale restaurera la pienezza ed
eliminera la privazione o deficienza.
mando un aiuto...:

qui e nelle righe sequenti vi & una chiara allusione a due passi biblici:

«Poi Jahveh Dio disse:

“Non é bene che I'uomo sia solo;

gli voglio fare un aiuto che sia simile a lui”»

«Poi 'uomo chiamo la sua donna “Eva”, perché fu lei la madre di tutti i viventi»
Una creazione nuova:

’'uomo materiale

Ma allorché essi guardarono in alto, lo videro, poiché il suo pensiero era elevato, e tennero un
consiglio con la moltitudine degli arconti e con tutti gli angeli.

Essi presero fuoco, terra e acqua;

li mescolarono insieme lI'uno con I'altro, e con i quattro venti di fuoco:

li unirono insieme e fecero una grande confusione.

Lo (Adamo) portarono nell’ombra di morte per plasmarlo nuovamente, dalla terra, dall’acqua, dal
fuoco e dal vento, cioé dalla materia, dall’ignoranza delle tenebre, dal desiderio e dal loro spirito di

opposizione:

questa ¢ la grotta della nuova creazione del corpo, che i ladri diedero all'uomo, questa ¢ la catena
dell’oblio;

egli diventd un uomo mortale, colui che per primo venne giu, la prima separazione.

Ma I'epinoia della luce, che era in lui, desto il suo pensiero.



grotta o «tomba»:
il corpo umano, rispetto al suo pneuma (spirito).

Il presente testo é il primo che parla dello «spirito di opposizione» proprio degli arconti e da loro
comunicato

L’'uomo nel paradiso
Gli arconti lo presero lo misero nel paradiso, e gli dissero:
«Mangia !» — cioé liberamente -, poiché il loro piacere € amaro e la loro bellezza & iniquita.

Ma il loro piacere & inganno, i loro alberi empieta, il loro frutto veleno mortale, la loro promessa
morte.

Essi posero, in mezzo al paradiso, I’albero della loro vita.
Ma io ti insegnerd qual & il mistero della loro vita:
e il consiglio che essitennero tra loro, € I'immagine del loro spirito:
la sua radice & amara, i suoi rami sono morte, la sua ombra & odio, un inganno é nelle sue foglie,
il suo germoglio € unguento maligno, il suo frutto & morte, la sua progenie € desiderio, e da il
frutto tenebroso, che essi gustano.
La loro dimora e I'’Amente;
tenebre ¢ il luogo del loro riposo.
Quello che da loro e detto

«l"albero della conoscenza del bene e del male», € (in realta) I'epinoia della luce.

Essi rimasero presso di lui, affinché egli non guardasse su alla sua pienezza e non riconoscesse la
nudita della sua abiezione.

Ma io li radrizzai affinché ne mangiassero».

lo domandai al Salvatore:

«Signore, non fu il serpente che insegno a Adamo a mangiare?».
[l Salvatore sorrise e disse:

«ll serpente insegno loro a mangiare a motivo della cattiva bramosia della procreazione
distruttiva, per trarne giovamento.



Ma egli ( Jaldabaoth) sapeva che la disobbedienza verso di lui era dovuta alla luce della epinoia
che e in lui e rende il suo pensiero superiore a quello del primo arconte.

Gli arconti lo presero...:

«Il primo arconte lo prese e lo porto nel paradiso dicendo che era per lui un piacere, cioé per
ingannarlo.

Poiché il loro piacere e la loro bellezza é iniquita;

il loro piacere e inganno, il loro albero aberrazione...»

I'albero della vita é in realta I'albero della morte;

I’albero della conoscenza del bene e del male (del quale il Dio dell’Antico Testamento — cioé
Jaldabaoth e i suoi arconti — aveva vietato di mangiarne) é in realta I’albero della epinoia della
luce, e colui che induce a mangiarne non é il serpente, bensi il «salvatore»:

il suo frutto, infatti, introduce nell’'uomo I’epinoia della luce.

«ll serpente le insegno la procreazione della brama, della contaminazione e della rovina...» ;

«ll serpente insegno loro la procreazione per rozza brama di rovina».

La procreazione giova a Jaldabaoth in quanto prolunga la permanenza della scintilla divina negli
uomini estendendo cosi il suo dominio.

Il «ssonno» di Adamo

Questi, volendo estrarre da lui la potenza che possedeva, quella che egli gli aveva dato, fece
scendere su di Adamo uno stato d’incoscienza».

Domandai al Salvatore:

«Che cos’é uno stato d’incoscienza?».

Egli allora rispose:

«Non & come scrisse Mose, come tu hai udito;
nel suo primo libro scrisse, infatti:

“egli lo addormento”;

si tratta invece della sua percezione.

Anche per mezzo del profeta, disse:



“Rendero grevi i loro cuori, affinché non comprendano e non vedano”.
Allora I'’epinoia della luce si nascose in lui.
Il primo arconte voleva estrarla dal lato di lui;
ma I’epinoia della luce e inafferrabile.
nel suo primo libro cioé la Genesi.
L’espressione biblica qui ricamata in senso gnostico, é:
«Allora Jahveh Dio fece cadere un sonno profondo sull’uomo che si addormento...»
«... egli copri con un velo la sua percezione e lo appesanti con l'insensibilita (avaiodnoia)»;

«...egli stese l'insensibilita (Avaiotnaoia) sulla sua percezione».

La donna
Allorché la tenebra la inseguiva, non riusci ad afferrarla;

estrasse da lui (soltanto) una parte della sua potenza e creo un ulteriore creatura avente la forma
di donna, conforme all'immagine dell’epinoia che gli era stata manifestata:

la parte che aveva presa dalla potenza dell’'uomo la trasformo in una creatura femminile;
non ¢ dalla «sua costola» come disse Mose.

Allorché egli vide al suo fianco la donna, I’epinoia della luce manifesto subito se stessa, tolse il velo
che si trovava sopra il suo cuore:

egli divenne nuovamente sobrio dall’ebrieta delle tenebre, riconobbe la sua immagine, e disse:
“Questa, ora, & ossa delle mie ossa, e carne della mia carne.

Percio 'uomo lascia suo padre e sua madre, e si unisce a sua moglie, e questi due diventano una
sola carne”:

poiché, infatti, essi gli manderanno la sua compagna, egli lascera suo padre e sua madre, [e si
unira a sua moglie, e questi due diventano una sola carne, poiché essi gli manderanno la sua
compagna ed egli lascera suo padre e sua madre] cioé nostra sorella Sofia che discese

senza malizia per rimuovere la privazione.

Per questo motivo fu chiamata «Zoe» — cioé madre dei viventi — dalla pronoia dell’assoluto
padrone celeste;



e per mezzo di essa gustarono la gnosi perfetta.
«Colui che possiede la gnosi sa donde é venuto e dove é diretto;

egli conosce, come colui che dopo essersi ubriacato abbandona lo stato di ebrezza, ritorna su se
stesso e ristabilisce cio che e suo»

per due volte é detto Adamo riconobbe la sua immagine,
«riconobbe la sua natura-essenza»
«Adamo conobbe Eva...»
«Adamo conobbe sua moglie...»
ma in termini gnostici significa conoscere la propria natura:
«Certuni non si conoscono, e non gioiscono di quanto posseggono;
ma coloro che si sono riconosciuti, ne gioiranno»
«Colui che conosce prende cio che é suo e I'attira a sé;
ma colui che é ignorante é deficiente, e manca di molto:
manca di colui che deve perfezionarlo...»
«Colui che conosce il tutto, ma non conosce se stesso, ignora il tutto»
e I’epinoia della luce che permette ad Adamo di conoscere la sua essenza.
fu chiamata «Zoe »... € una donna che fu chiamata cosi, non Sofia.
questo nome é dato all’epinoia della luce inviata a Adamo;
qui alla donna nella quale si manifesta la luce dell’epindia
lo spirito é detto «madre dei viventi» ma si tratta degli esseri celesti.
Qui I'autore ripete il testo biblico:
«Poi I'uomo chiamo la sua donna Eva perché fu lei la madre di tutti i viventi»
e in forza della epindia, in lei dimorante, che alla donna (cioé Eva) é dato il nome Zoe

La distinzione tra Zoe ed Eva fu, forse, insinuata dallo stesso testo biblico greco il quale trattando
della nascita di Caino e di Abele non usa pit il nome Zoe:



«L’uomo conobbe Eva (lyvw Evav) sua moglie...».

L’albero della conoscenza

lo mi manifestai nelle sembianze di un’aquila sull’albero della conoscenza, cioé |’epinoia dalla
pronoia della luce pura, per poterli istruire e destarli dal sonno profondo.

Erano ambedue in rovina, ma riconobbero la propria nudita.

L’epinoia, essendo luce, si manifesto a loro, e scosse il loro pensiero.
Jaldabaoth, Zoe, Eva e i suoi figli

Ma quando Aldabaoth si avvide che essi si allontanarono da lui, maledisse la sua terra.
Trovo la donna mentre si preparava per suo marito;

egli la dominava, ma ignorava il mistero che era stato deliberato nella santa decisione;

ed ebbero paura di biasimarlo.

Ai suoi angeli, egli manifestd I'ignoranza che era in lui, e li scaccio dal paradiso e li circondo di
dense tenebre.

Ma il primo arconte vide la vergine che stava ritta con Adamo e che in lei si manifestava I'epinoia
della luce viva.

Aldabaoth era pieno di ignoranza.

Ma allorché la pronoia osservo tutto questo, mando alcuni (messaggeri) i quali asportarono via
Zoe da Eva.

Il primo arconte la violento e con lei genero due figli, il primo e il secondo:

Eloim e Jave.

Eloim ha la testa di orso, Jave ha la testa di gatto;

I’'uno & giusto,mentre I'altro & ingiusto:

Jahve é giusto, Eloim & ingiusto;

Jahve lo prepose al fuoco e al vento, mentre Eloim lo prepose all’acqua e alla terra.

In vista della propria scaltrezza, chiamo costoro con i nomi «Caino» e «Abele».



Dal primo arconte, I'unione sessuale seguito fino al giorno d’oggi:
ed egliinstilld in Adamo il desiderio di procreare;

e attraverso l'unione sessuale suscitd una procreazione a somiglianza dei corpi, e li provvide del
suo spirito di opposizione.

| due arconti li prepose agli elementi di modo che abbiano dominio sulle grotte.

Allorché Adamo conobbe I'immagine della sua prima conoscenza, generd I'immagine del figlio
dell’'uomo.

Egli lo chiamo «Seth» , conforme alla generazione degli eoni;
cosi anche la madre mando giu il suo spirito quale immagine per coloro che le assomigliano e
come riflesso per coloro i quali sono nella pienezza, per predisporre una dimora per gli eoni che

verranno sulla terra.

Ma egli fece loro bere I'acqua dell’oblio, dal primo arconte, affinché ignorassero donde sono
venuti.

Conclusione

La discendenza visse in questo modo per un certo tempo, pur industriandosi affinché, quando
sarebbe venuto lo spirito per opera dei santi eoni, egli la potesse

rialzare e curarla della sua privazione, affinché tutta la pienezza fosse

(nuovamente) santa ed esente da macchia».

ignorava il mistero... il fatto cioé che al primo arconte era stato concesso di creare 'uomo affinché
la sua luce — la potenza avuta dalla madre — passasse nell’'uomo e venisse poi salvata

questa la santa decisione.

«Quando Jaldabaoth si avvide che si allontanavano da lui, i maledisse, e aggiunse inoltre,per la
donna, che I'uomo dominera su di lei;

ignorava, infatti, il mistero deliberato dalla sovranita santa.

Essi ebbero paura di maledirlo e di manifestare la sua ignoranza.
Tutti i suoi angeli li gettarono fuori dal paradiso.

Egli pose su di lui delle dense tenebre.

Allora vide la vergine dritta presso Adamo...»



instillo in Adamo...:
«in colei che e di Adamo» cioé nella donna;

di tal genere sono tutte le donne che generano in forza dello spirito di opposizione dimorante in
esse;

per mezzo dell’unione sessuale gli uomini riproducono la loro immagine attraverso lo spirito di
opposizione, cioé lo spirito di opposizione installato negli uomini, li spinge all’unione sessuale dalla
quale sorgono figli uguali a loro.

Allorché Adamo divenne cosciente della sua vera origine, del suo prototipo — I’'uomo perfetto -, non

«dorme» piti e produce un’immagine del figlio dell’'uomo perfetto:

«Egli conobbe la sua propria illegalita , e generd Seth», discostandosi dagli altri con una frase
senza senso.

Ma egli...:
il soggetto e il primo arconte o lo spirito di opposizione;

la frase ha carattere generale in quanto vale per tutta la stirpe umana.

DESTINI DIVERSI

Le sette domande di Giovanni

lo domandai al Salvatore:

«Signore, tutte le anime saranno dunque salvate nella luce pura?».
Egli mi rispose e disse:

«Grandi cose sono sorte nella tua mente !

E infatti difficile manifestarle ad altri, eccezion fatta per coloro che non provengono da una
generazione vacillante.

Coloro sui quali discendera lo spirito di vita e (con essi) sara con la potenza, costoro saranno
salvati e diverranno perfetti, costoro saranno degni di grandi cose e, in quel luogo,

si purificheranno da ogni malvagita e dalla sollecitudine verso la cattiveria;

costoro non avranno altra sollecitudine all’infuori della tensione verso I'incorruzione;



porranno invece la loro sollecitudine per il luogo ove non c’e collera, gelosia, invidia, cupidigia,
insaziabilita.

Tutto cio non si impadronira di loro, ma soltanto la condizione (di essere nella) carne, che essi
sopportano fino al momento in cui saranno visitati dai ricevitori.

In questo modo, costoro sono degni dell’incorruttibile vita eterna e della chiamata:

sopportano ogni cosa e tollerano ogni cosa al fine di portare a compimento la buona battaglia ed
ereditare la vita eterna».

lo gli domandai:

«Signore, (dove andranno) le anime che non fecero questo, e sulle quali discese la potenza dello
spirito di vita, saranno salvate?».

Egli mi disse:

«Quelle sulle quali & venuto lo spirito in ogni circostanza saranno salvate e se ne andranno via;
la forza, infatti, discendera su ognuno, poiché senza di essa, nessuno puo resistere.

Quando nascono, allora lo spirito di vita diviene forte e la potenza viene a irrobustire quell’anima;
e nessuno la puo indurre in errore con opere malvagie.

Ma quelle sulle quali discende lo spirito di opposizione, sono guidate da lui e si smarriscono».
Ma io dissi:

«Signore, quando escono dalla carne, dove andranno queste anime?».

Egli sorrise, e mi disse:

«L’anima nella quale la potenza diverra superiore allo spirito di opposizione, & forte, fugge
davanti alla cattiveria e, con I'assistenza dell’incorruttibile, sara salvata, sara trasferita all’eterno
riposo».

lo domandai:

«Signore, dove andranno le anime di quanti non hanno conosciuto a chi appartengono?».

Egli mi rispose:

«In quelle (anime) lo spirito di opposizione divenne piu potente, a loro perdizione:

egli appesantisce le anime, le attira verso opere cattive e su di loro stende I'oblio;



guando escono, sono consegnate alle potenze — venute all’esistenza per opera dell’arconte -, le
quali le legano con catene, le gettano in prigione, peregrinano con esse qua e la fino a quando si
destano dall’oblio e ricevono la conoscenza.

Allorché in questo modo sono diventate perfette, vengono salvate».

lo gli domandai:

«Come puo lI'anima impicciolirsi e tornare nuovamente nella natura di sua madre o
nell'uomo?».

Egli si rallegro della mia domanda, e mi disse:

«Veramente beato te che hai compreso questo.

Quell’'anima, infatti, sara associata a un’altra nella quale si trova lo spirito di vita;
ed e questa che la salvera.

Non sara posta nuovamente in un’altra carne».

Ma io dissi:

«Signore, coloro che, dopo essere giunti alla conoscenza, se ne sono allontanati;
dove andranno le loro anime?».

Allora egli mi rispose:

«A quel luogo ove vanno gli angeli della poverta;

esse saranno accolte in quel luogo — luogo ove non c’é pentimento — e vi saranno custodite fino al
giorno in cui saranno sottoposti a tortura coloro che bestemmiarono contro lo spirito.

esse verranno punite con una punizione eterna».

Ma io gli domandai:

«Signore, donde venne lo spirito di opposizione?».

Allora egli mi rispose:

«ll Metropator la cui misericordia € grande, & lo spirito santo in ogni forma, il misericordioso, colui

che ha cura di voi— cioe I'epinoia della splendente pronoia — con il suo pensiero suscito la
discendenza della generazione perfetta, e I'eterna luce dell’'uomo.



Allorché il primo arconte si accorse che erano piu grandi di lui e che il loro pensiero era al di sopra
del suo, volle dominare il loro pensiero, ignorando che il loro pensiero era superiore al suo e che
non sarebbe riuscito a dominarli.

Si consiglid con le sue potenze — cioe con le sue forze -, e insieme commisero adulterio verso
Sofia e generarono I'amaro destino, che e I'ultima delle terribili catene;

é di una specie che (rende) terribili gli uni agli altri;
esso e complesso e illusorio;
con esso sono amalgamati gli dei, gli angeli, i démoni e tutte le generazioni fino a oggi.

Da quel destino, infatti, deriva ogni iniquita, violenza, e bestemmia, la catena di oblio
e ignoranza, ogni ardua disposizione, le mancanze gravi, e la grande paura.

Fu cosi che tutta la creazione divenne cieca, non conobbe Dio che € al di sopra di tutti loro, e a
motivo della catena dell’oblio, i loro peccati erano nascosti;

essi, infatti, incatenavano misure, tempi e stagioni, signoreggiando esso (cioe il destino) su di ogni
cosa.

* Cristo risponde a sette domande rivoltegli da Giovanni:

il fattore decisivo per la salvezza é lo spirito di vita che discende su di un uomo, il quale a sua volta
é proteso verso l'incorruzione;

questo spirito di vita é irresistibile e non é possibile che 'uomo sul quale discende non sia proteso
verso l'incorruzione;

ma coloro sui quali discende lo spirito di opposizione, si smarriscono;
in costoro si verifichera una lotta:
se vince la potenza, andranno all’eterno riposo;

quelli che hanno ignorato la loro origine e, attratti da opere cattive, vivono nell’oblio, alla morte
andranno peregrinando fino a quando si desteranno e avranno conoscenza;

le anime di costoro non subiranno la reincarnazione, ma saranno associate ad altre dotate
di spirito di vita;

una punizione eterna e serbata a coloro che dopo avere avuto la conoscenza, si allontanarono da
essa;

per 'autore la domanda cruciale fu, certo:



donde viene lo spirito di opposizione e quali sono le sue azioni? Dopo una introduzione sulla
bonta del Metropator e sulla sua perfezione, é detto che tutto ebbe inizio e si sviluppo dalla
determinazione invidiosa e ignorante dell’arconte di dominare il pensiero dell’'uomo:

dall’'unione con Sofia gener?d il destino, ma il suo intento non ebbe successo;

pentito di ogni cosa, scateno il diluvio per distruggere I'umanita, ma la pronoia salvo Noé e molti
altri avvolgendoli in una nube;

alla fine mando i suoi angeli a corrompere le donne:

il primo tentativo non ebbe successo, ma il secondo fu disastroso per I'umanita che ormai
invecchia senza trovare riposo, senza conoscere la verita, ecc.

e generano a immagine del loro spirito che é lo spirito di opposizione .
«Non sono attanagliati da tutte queste, né da altro, ma soltanto dalla carne della quale si servono
lanciando squardi (pieni di attesa) per sapere quando saranno fatti uscire (dalla carne) e quando
saranno ricevuti dai ricevitori nella dignita della vita eterna e intramontabili e della chiamata,
mentre sopportano ogni cosa e tollerano ogni cosa per portare a compimento la lotta ed ereditare
la vita eterna».
ricevitori alla lett. «di coloro che ricevono»:

si tratta degli esseri che accolgono le anime dopo la morte e la loro separazione dal corpo.
saranno salvate?... Quelle sulle quali e venuto...:

all’eterno riposo o «al riposo degli eoni».
Come puo I'anima...

la domanda di Nicodemo a Gesu:

«Come puo un uomo nascere quando é gia vecchio? Puo, forse, entrare una seconda volta nel
grembo di sua madre e nascere?»

Ma nel nostro testo la risposta non parla di una rinascita spirituale, ma di una trasmigrazione.
Giunti alla conoscenza, se ne sono allontanati...:

I'autore della lettera agli Ebrei aveva presente, implicitamente, la stessa domanda allorché
scrisse:

«Impossibile e, infatti, per coloro che sono stati una volta illuminati... il rinnovamento con la
conversione...;

la terra che ha bevuto la pioggia... e produce spine e triboli... finira con I’essere bruciata»



bestemmiarono contro lo spirito:
la dannazione é per coloro che prevaricarono dopo avere avuto la conoscenza;
questa prevaricazione é detta «bestemmia contro lo spirito» con evidente riferimento a:

«E chiunque dira una parola... contro lo spirito santo non sara perdonato, né in questo mondo né
nel mondo futuro»

Spirito di opposizione:
«spirito di imitazione» (imitante cioe quello proveniente dal mondo della luce);
Il soggetto operante é sempre Jaldabaoth nella vana ricerca dell’epinoia della luce;
e sotto questa prospettiva che I'autore presenta anche il diluvio nel quale non si parla di

«acqua» ma di «tenebra»

E questo uno dei tratti pit interessanti nella quale & sintetizzata in modo efficace la tragica sorte
dell’'umanita.

delle terribili catene:

si potrebbe tradurre «delle mutevoli catene» e «delle imitate catene» (ultima imitazione del
mondo della luce).

Il «diluvio»
Ed egli si penti di ogni cosa che per mezzo suo era venuta all’esistenza;
e delibero di scatenare un diluvio sulle creature umane.
Tuttavia la maestosa luce della pronoia ne informo Noég;
ed egli ne diede I'annunzio a tutta la stirpe, cioé a tutti i figli degli uomini:
ma coloro che gli erano estranei, non lo ascoltarono.

Non fu come disse Mose:

«Essi si nascosero in un’arca» ;

essi invece si nascosero in un luogo, non soltanto Noé ma anche molti altri uomini della
generazione non vacillante.

Essi si recarono in un luogo, si nascosero in una nube luminosa.



Egli conosceva la sua autorita ed era con lui quella della luce che splendeva su di loro;
(Jaldabaoth) infatti, aveva steso le tenebre su tutta la terra.

Diluvio: in poche righe I"autore offre una nuova interpretazione del diluvio biblico
proseguendo I'assimilazione tra acqua e tenebre

i due elementi non sono acqua e arca, ma tenebre e luce.

Nel contesto di questo diluvio, 'autore mantiene tuttavia il tratto mitologico della Genesi
sull’'unione dei figli di Dio con le figlie degli uomini — qui angeli e figlie degli uomini -:

dopo l'iniziale insuccesso, Jaldabaoth raggiunge il suo scopo — la corruzione dell’'umanita — con
la creazione di uno spirito imitante I'immagine dell’altro spirito.

Egli conosceva... il soggetto é Noe;
«Ed egli conosceva la sua autorita insieme a coloro che erano con lui nella luce che li illuminava;
la tenebra, infatti, si era versata su ogni cosa sopra la terra»;

«Ed essi, e quanti erano con loro, conoscevano I’autorita dell’alto (cioé del regno della luce)
essendo illuminati dalla luce;

la tenebra, infatti, si era versata su ogni cosa sopra la terrax».
Triste destino dell’'umanita
Tenne allora un consiglio con le sue forze:

mando i suoi angeli dalle figlie degli uomini, affinché ne prendessero e suscitassero posterita a
loro piacere.

Ma, inizialmente, non ottennero alcun successo.
Dato che non avevano avuto successo, tennero nuovamente un consiglio tra loro.

Decisero di creare uno spirito di opposizione imitante I'immagine dello spirito che era disceso,
affinché, per mezzo suo, le anime venissero contaminate:

gli angeli mutarono il proprio aspetto, lo resero simile all’aspetto dei loro mariti, e le riempirono
di spirito delle tenebre e della malvagita, che mescolarono in esse.

Offrirono oro, argento, doni, rame, ferro, metalli e ogni genere di cose appariscenti e trascinarono
in grandi preoccupazioni gli uomini che li avevano seguiti, li fuorviarono in molti smarrimenti.

Invecchiarono senza avere requie;



morirono;
non trovavano alcuna verita, non conoscevano il Dio della verita.

Fu cosi che tutta la creazione divenne schiava per tutta I’eternita, dalla fondazione del mondo
fino a adesso.

Presero mogli e generarono figli dalle tenebre, a immagine del loro spirito;

chiusero i loro cuori, e dalla insensibilita dello spirito di opposizione, divennero insensibili fino a
adesso.

fino adesso:
di qui in avanti
«Ora il beato, cioé il Metropator, il misericordioso, prese forma nella sua discendenza.
Prima pero io andai su dall’edone perfetto.

Ma io ti dico questo affinché tu lo scriva e lo diffonda, in segreto, a quanti hanno il tuo stesso
spirito...»

IL SALVATORE E LA SALVEZZA
«Ma io sono la perfetta pronoia del tutto.

Mi trasformai nella mia discendenza, poiché sono il primo, e percorsi tutti i sentieri, poiché io
sono la ricchezza della luce, io sono il ricordo della pienezza.

Andai nella grande tenebra e perseverai fino a quando giunsi [in mezzo alla prigione;

tremarono le fondamenta del Caos ma io mi nascosi davanti a loro, a motivo della loro malvagita
ed essi non mi conobbero.

Mi posi nuovamente in cammino, verso l'interno, per la seconda volta, e andai:

uscii dalla luce — io sono il ricordo della pronoia —, andai in mezzo alle tenebre, nella parte
interna dell’Amente, inseguendo il mio compito;

tremarono le fondamenta del Caos, tanto che sarebbero cadute su quelli che erano nel Caos e li
avrebbero distrutti;

ma ancora una volta corsi verso la mia radice di luce, affinché non fossero distrutti prima del
tempo.

Mi mossi ancora una terza volta — io sono la luce che € nella luce, io sono il ricordo della pronoia
—per andare in mezzo alla tenebra, nella parte interna del I’Amente.



Colmai il mio volto con la luce del compimento del loro edne, e andai in mezzo alla prigione — la
prigione cioé il corpo —, e dissi:

“Colui che ode, si desti dal suo profondo sonno!”.
Ma egli pianse e verso lacrime su lacrime;
se le asciugo e disse:

“Chi & mai costui che menziona il mio nome e donde & venuta a me questa speranza mentre mi
trovo nelle catene della prigione?”.

Ma risposi:
“« )Y .
lo sono la pronoia della luce pura;
io sono il ricordo del virgineo spirito, che ti ristabilisce Alzati e ricorda, poiché tu sei colui che ha
udito, e segui la tua radice — io, che sono la compassione — e guardati dagli angeli della poverta,

dai déemoni del caos e da ogni cosa che aderisce a te:

allora verrai all’esistenza desto dal profondo sonno e dal groviglio della parte interna
dell’Amente”.

Lo destai, lo segnai nella luce dell’acqua con cinque sigilli affinché la morte, da quel momento, non
avesse piu alcun potere su di lui

Conclusione

Vedi! Ora andro all’edne perfetto, dopo che, per te, io ho portato a compimento ogni cosa nelle
tue orecchie.

Ma io ti ho detto tutte le cose affinché tu le scriva e le affidi, segretamente, ai tuoi fratelli nello
spirito.

Questo, infatti, e il mistero della generazione non vacillante».
Il Salvatore gli affido questi (segreti) affinché egli li scrivesse e li ponesse in salvo;
e gli disse:

«Maledetto colui che tramanda questi (misteri) per un regalo, o per cibo o per bevanda o per
vestiario o per qualsiasi altra cosa del genere».

Questi gli furono dati segretamente;
ed egli divenne subito invisibile per lui.

Egli ando dai suoi condiscepoli, e annunzio loro quanto il Salvatore gli aveva detto.



Gesu Cristo.

Amen.

L"apocrifo secondo Giovanni.

Ma il primo arconte non é proprio il sovrano e tanto meno il regno della luce é
indifferente a quanto accade quaggil.

Il Metropator introduce il suo dire con una autopresentazione e con il suo ripetuto contatto col
mondo per salvare gli uomini.

Venne quaggiu tre volte:

la prima volta venne in incognito e si ritrasse davanti al male regnante nelle tenebre che avevano
tremato al suo apparire;

la seconda volta ando fin dentro I’Amen te e davanti a lui il caos minaccio di disintegrarsi
annientando anche quanti dovevano essere salvati e distruggendo tutto prima del tempo;

la terza volta parti circonfuso di luce, porto la sua luce nell’Amente e nella sua prigione (il corpo
umano), desto i dormienti dal sonno, suscito in loro il ricordo della loro origine, la volonta di
liberarsi dalle creature, a guardarsi dagli angeli della poverta, a lasciarsi segnare con i cinque sigilli
per eliminare il potere della morte.

Si noti che tra le autodesignazioni non ricorre mai Cristo, Gest, Signore, Salvatore (che pure si
leggono altrove nel nostro testo) ma pronoia, ricordo della pronoia, ricordo della pienezza,
ricchezza della luce, luce che é nella luce

chi parla e infatti la madre, il metropator.

Dopo avere manifestato a Giovanni il mistero della generazione non vacillante gli conferisce
I'incarico di scriverlo e manifestarlo, gratuitamente, ai suoi fratelli nello spirito, fece ritorno
nell’eone perfetto

io sono la perfetta... io sono la ricchezza... io sono il ricordo della pienezza... io sono il ricordo della

pronoia... io sono il ricordo del vergineo spirito... io ho portato a compimento... io ti ho detto...
Questa automanifestazione del redentore, Gesu, sottolinea soprattutto il suo essere divino;

a cura di Luigi Moraldi



